

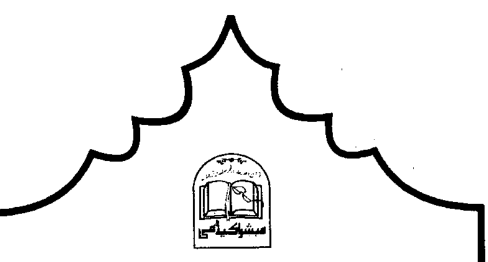
شروع الله كے نام سے جو برا امبر بان ، نہایت رحم والا ہے

شورو الى كتاب كمر چوك أرد وبالارز د جامعة مي كري لاواله 4441613-14



مبشراكيدى لاهور

E-Mai: mubashin@hotmail.com PH: 0300 4602878



فُرآن وحَدبث اورفِكرِسَلف كميْرجسَان

# جمله حقوق برائے ناشر محفوظ ہیں

نام كتاب ----- شخ عبدالقادر بنيان ادرموجوده سلمان مصنف ----- خافظ البنشيخ بنين بيوري مصنف تاريخ اشاعت ----- جولاني 2004ء تعداد ----- 1000 قيمت ----- نديم شكيل قيمت ميوزنگ ----- نديم شكيل دريز اكنگ ----- مرثر دريز اكنگ ----- مرثر

سیشراکیدی کی جمله مغوعات پاکستان بجر کے تمام دی کتب خانوں سے طلب فرما میں باخصوص؛ لا هور: نعی نی کتب خاند، کک مکتب قد دید، مکتب سلفی، مکتب اسلامی انکادی «اسلامک» بل پیشنز «دارالسلام ، افعیسل «مشورات ، معارف اسلامی منصوره، داراتم جوانده زادمیان جنوب کتاب محل اردوبازارله ملام تبدیلسعو داسلاک بکس از اجبی : مکتب فورج مکشن اقبال فیشل بک روبازار

E-Mail: mubashir@hotmail.com PH: 0300 4602878 טורפנ פראשור איייער אייער איייער אייער אייער איייער אייער איייער אייער א



#### بسب الله الرحئن الرحيم

#### فهرست

| r             | T                                     |           |
|---------------|---------------------------------------|-----------|
| 7             | بيش لفظ                               | <b>©</b>  |
| 9             | شخ عبدالقادر جیلانی کے متندسوانے حیات | باب(1)    |
| 11            | ابتدائی حالات زندگی                   | <b>\$</b> |
| 12            | تعلیم وتربیت                          | <b>\$</b> |
| 13            | شيوخ وتلانده                          | <b>O</b>  |
| 13            | شخ کی آل اولا د                       | <b>O</b>  |
| 14            | شخ كا حلقه درس                        | <b>\$</b> |
| 15            | شيخ كى تاليفات وتقنيفات               | ø         |
| 19            | شیخ عبدالقا در جیلانی کے عقائد        | باب(2)    |
| · · · · · · · | ونظريات اورفقهي مسلك                  |           |
| 21            | ایمان کے بارے میں                     | <b>\$</b> |
| 22            | توحید کے بارے میں                     | <b>\$</b> |
| 22            | اساوصفات کے بارے میں                  | <b>\$</b> |
| 23            | قرآن مجید کے بارے میں                 | 0         |
|               |                                       |           |

| 23 | آ تخضرت کے بارے میں                             |      |
|----|-------------------------------------------------|------|
| 25 | ردشرک و بدعت کے حوالہ ہے شیخ کی تعلیمات         |      |
| 27 | خلاصہ بحث اور ابن تیمیہ کی رائے                 | ٥    |
| 29 | فقهی مسلک                                       |      |
| 31 | شخ جيلاني "اورز مهروتضوف                        | ♦    |
| 34 | شخ کی کرامات                                    |      |
| 36 | شیخ کی کرامات پرمشمل کتابیں جھوٹی ہیں!          |      |
| 42 | شیخ کے بعض تفر دات                              |      |
| 49 | (3) شخ جيلاني کي آڻر ميں ايک نيادين!            | باب  |
| 51 | شيخ جبيلاني " كوْغوثِ اعظم كهنا                 | ♦    |
| 61 | يا عبد القادر شيئا الله اور صلاة غوثيه كي حقيقت |      |
| 63 | شخ جیلانی "کے نام کی گیار ہویں                  | ♦    |
| 78 | سلسله قادریه (اوردیگرسلاس) کی شرعی حیثیت        |      |
| 83 | (4) خلاصهٔ بحث اورانهم نکات                     | باب( |
| 89 | غوث قطب اورابدال کا عقیدہ رکھنا کفراورشرک ہے!!  | ♦    |

.........

## بىم الله الرحمٰن الرحيم **ببيش لفظ**

شخ صبدالقادر جیلائی کے نام سے کون واقف نہیں یا می مرتبہ ہقوی وللہ بت اور تزکیئہ نفس کے حوالہ سے شخ کی بے مثال خدمات چہار دانگ عالم میں عقیدت واحترام کے ساتھ سلیم کی جاتی ہیں۔ گرشخ کے بعض عقیدت مندوں نے فرطِ عقیدت میں شخ کی خدمات وتعلیمات کو پس پشت ڈال کرا کی ایسامتوازی ڈین وضع کررکھا ہے جونہ صرف قرآن وسنت کے صرح منافی ہے بلکہ خود شخ کی مینی برحق تعلیمات کے بھی منافی ہے۔ اس پرطرہ مید کداگر ان عقیدت مندوں کو ان کی غلو کاریاں سے آگاہ کیا جائے تو یہ نہ صرف یہ کہ اصلاح کرنے والوں پر برہم ہوتے ہیں بلکہ آنہیں اولیاء ومشائخ کا گتاخ قرارد کے کرمطعون کرنے گئے ہیں۔ بہر حال آبک دینی واصلاحی فریف ہوئے راقم یہ سطور لکھنے کی جسارت کر رہا ہے۔ اگر اس کے ذریعے ایک فرد کی بھی اصلاح ہو جائے تو اُمید ہے کہ وہ میری نجات کے لیے اگر اس کے ذریعے ایک فرد کی بھی اصلاح ہو جائے تو اُمید ہے کہ وہ میری نجات کے لیے کا فی بوگا۔ ان شاء اللہ

کتاب بذاکو بنیادی طور پرتین ابواب میں تقتیم کیا گیا ہے۔ پہلا باب، شخ جیلائی کے متند سوانح حیات پرشمل ہے۔ دوسرے باب میں شخ کے عقائد ونظریات اور دینی تعلیمات کے بارے میں بحث کی تئی ہے جب کہ تیسے باب میں ان غلط عقائد کی تھر اور نیوام نشاندی کی گئی ہے جب کہ تیسے مندوں نے شعوری یا غیر شعوری طور پرعوام میں پھیلار کھا ہے۔

باب 1

# شیخ عبدالقادر جیلانی کے متندسوانح حیات



# ابتدائی حالات ِزندگی

شخ عبدالقادر جیلانی کاپورانام عبدالقادر بن ابی صالح عبداللہ بن جنگی دوست الجیلی (البحیلانی) ہے جبکہ آپ کی کنیت ابو محمدادر لقب محی الدین اور شخ الاسلام ہے۔ (البحیلانی) ہے جبکہ آپ کی کنیت ابو محمدادر لقب محی الدین اور شخ الاسلام ہے۔ آپ صاحب شذرات نے آپ کا سلسلہ نسب حضرت حسن بن ملی تک پہنچایا ہے۔ آپ اسلام الدیس میں اور اور بقولِ بعض میں جیلان میں پیدا ہوئے۔ (۱) سید ابوالحس علی ندوی مرحوم لکھتے ہیں :

"جیلان یا گیلان (کیلان) کو ویلم بھی کہاجاتا ہے، یہ ایران کے شالی مغربی جیمے کا ایک صوبہ ہے، اس کے شال میں روی سرز مین تالیس واقع ہے، جنوب میں برز کا پہاڑی سلسلہ ہے جواس کو آذر بائیجان اور عراقی مجم سے ملیحدہ کرتا ہے۔ جنوب میں مازندان کا مشرقی حصہ ہواں کو آذر بائیجان اور عراقی محمد، وہ ایران کے بہت خوبصورت علاقوں میں شار ہوتا ہے۔ "

علاقائی نسبت کی وجہے آپ کو جیلانی ، گیلانی یا کیلانی کہاجاتا ہے۔

<sup>(</sup>۱)[د كيصئة: (سيراعلام النبلاء: ۲۰ ۱۳۹۰)، (البداية والنهاية:۲۱ ۲۵۳۷)، (نوات الوفيات:۳۷۳/۳)، (شذرات الذہب:۱۹۸۸)

علاوہ ازیں امام سمعانی نے آپ کا لقب امام حنابلہ و کر کیا ہے۔ (الذیل علی طبقات الحناجہ الدانات رہب: الدانات)] رجب: الرام)]

<sup>(</sup>٢) سيراعلام النيلاء، (اليننأ) إ

<sup>(</sup>٣) (دائزة المعارف: ٩٢١/١١ بحوالية ارتخ دعوت وعز بيت (١٩٧١)

# تعليم وتربيت

شیخ صاحب کی ابتدائی تعلیم و تربیت کا تذکرہ کتب تواریخ میں نہیں ملتا، البتہ یہ بات مختلف مؤرضین نے بیان کی ہے کہ

"آپاٹھارہ برس کی عمر میں تخصیل علم کے لئے بغدادروانہ ہوئے۔"(1) امام ذہبی کا بھی یمی خیال ہے کہ آپ نو جوانی کی عمر میں بغداد آئے تھے۔ (۲) علاوہ ازیں اینے تخصیل علم کا واقعہ خودشنے صاحب بیان کرتے ہیں کہ

"میں نے اپنی والدہ سے کہا: مجھے خدا کے کام میں لگا دیجے اور اجازت مرحمت کیجے کے بغداد جا کرعلم میں مشغول ہوجاؤں اور صالحین کی زیارت کروں ۔ والدہ رونے لگیں، تاہم مجھے سفر کی اجازت دے دی اور مجھ سے عہد لیا کہ تمام احوال میں صدق پرقائم رموں ۔ والدہ مجھے الوداع کہنے کے لئے بیرون خانہ تک آئیں اور فرمانے لگیں:

"تمہاری جدائی،خدا کے راستے میں قبول کرتی ہوں۔اب قیامت تک تمہیں نہ و کھیے سکوں گی۔ "(۳)

## شيوخ وتلانده

حافظ ذہی گنے آپ کے شیوخ میں ہے درج ذیل شیوخ کا بطور خاص تذکرہ کیا ہے: ''قاضی ابوسعد مخری ، ابوغالب (محمد بن حسن) باقلانی ، احمد بن مظفر بن سوس ، ابوقاسم بن بیان ، جعفر بن احمد سراج ، ابوسعد بن حشیش ، ابوطالب یوسفی وغیرہ''(م

<sup>(</sup>۱) دروووائز قالمعارف: ۹۲۹/۱۲)

<sup>(</sup>۲) (ميرايضاً) إ

<sup>(</sup>٣) [(نفحات الانس ص: ٥٨٤ ، ازنور إلدين جامي بحواله والزة المعارف ، اييناً)]

<sup>(</sup> ۲) ا (سیر:۲۰/۳۸۱)]

جبکہ دیگر اہل علم نے ابوزکریا کی بن علی بن خطیب تیریزی ، ابوالوفاعلی بن عقیل بغدادی ، شخ ہمادالد باس کوبھی آپ کے اسا تذہ کی فہرست میں شار کیا ہے۔ (۱)
علاوہ ازیں آپ کے درج ذیل معروف تلا مذہ کو حافظ ذہبی وغیرہ نے ذکر کیا ہے:

''ابو سعد سمعانی ، عمر بن علی قرشی ، شخ موفق الدین ابن قدامہ، عبدالرزاق بن عبدالقادر (بیدونوں شخ کے صاحبز ادگان سے ہیں ) ، علی بن ادریس ،
انمہ بن مطبع ابو ہریرہ ،محمد بن لیث وسطانی ، اکمل بن مسعود ہاشی ، ابوطالب عبداللطف بن محمد بن قبیطی وغیرہ '' (الصال)

## شيخ كى اولا د

امام ذہبی ﷺ عبدالقادر جیلائی کے بیٹے عبدالرزاق کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا:

اولد لأبسى تسبعة وأربيعيون ولندا سبعة وعشرون ذكرا والباقى أناث (٢)

''میرے والد کی کل اولا دو مہتھی جن میں ہے اجیئے اور باتی سب بینیاں تھیں۔'' بیشنخ کا حلقہ درس

شخ نے تعلیم سے فراغت کے بعد دعوت وتبلیغ ، وعظ ونصیحت اور تعلیم وتربیت کواپی زندگی کا نصب الغین بنالیا جس اخلاص وللّهیت کے ساتھ آپ نے بیسلسله شروع کیا ،ای کا بینتہ ہے کہ اللّہ نے آپ کے کام میں بے بناہ برکت ڈالی اور آپ کا صنقہ درس آپ کے دوقت کے تعکم ان ،امرا ، ووزرا اور دورہ ورد اور ا

<sup>(</sup>۱) ( دائرة المعارف، أردو: ۲۳۰/۱۱) (

<sup>( + )</sup> إ ( سير : ١٠ ريم ٢٨ نيز و يكھنے : فوات الوفيات : ١٣٧ ٣٧ ) ]

بڑے بڑے اہل علم بھی آپ کے حلقہ توعظ ونصیحت میں شرکت کو سعادت سیجھتے۔ جبکہ وعظ و
نصیحت کا پیسلسند جس میں خلق کثیر شنخ کے ہاتھوں تو بہ کرتی ہشنخ کی وفات تک جاری رہا۔

العیمت کا پیسلسند جس میں خلق کثیر شنخ کے ہاتھوں تو بہ کرتی ہوئے رقم طراز ہیں کہ

افظ ابن کثیر شیخ کی ان مصروفیات کا تذکرہ کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ

''آپ نے بغداد آنے کے بعدا ہو سعید مخری حنبل کے حدیث وفقہ کی تعلیم حاصل کی۔

ابوسعید مخرمی کا ایک مدرسہ تھا جو انہوں نے شیخ عبدالقا در جیلانی کے سپر دکر دیا۔ اس مدرسہ

میں شیخ لوگوں کے ساتھ وعظ ونصیحت اور تعلیم و تربیت کی مجالس منعقد کرتے اور لوگ آپ

سے بڑے مستفید ہوتے۔''(۲)

<u>شخ کی وفات!</u>امام ذہبیؓ فرماتے ہیں کہ'' شیخ عبدالقادر•9 سال زندہ رہے اور•ار رہیج الآخرا۲۵ھ *کوآ*پ فوت ہوئے۔''(۳)

## تاليفات وتصنيفات

شخ جیانی پیمادی طور پرایک مؤثر واعظ و مبلغ سے تاہم مؤرّ فین نے آپ کی چند تھنیفات کا تذکرہ کیا ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ آپ صاحب قِلم بھی تھے۔ گراس سے بیفلونہی پیدائیں ہونی چاہئے کہ مؤرفین نے آپ کی جن تھنیفات کا احاطہ کیا ہے، وہ تمام فی الواقع آپ ہی کی تھنیفات تصرف تین ہیں جبّہ باتی فی الواقع آپ ہی کی تھنیفات تھیں بلکہ آپ کی ذاتی تھنیفات صرف تین ہیں جبّہ باتی کتابیں آپ کے بعض شاگردوں اور عقیدت مندوں نے تالیف کرے آپ کی طرف منسوب کررکھی ہیں۔ ابہم ان تمام کتابوں کا بالاختصار جائزہ لیتے ہیں:

<sup>[(</sup>MTOT+: =)](1)

<sup>(</sup>٢) [ (البراية والنحالية:١٦/١٥٢)]

<sup>[(120/10:2/)](11)</sup> 

#### 1 غنية الطالبين:

اس کتاب کامعروف نام تو یہی ہے گراس کا اصل اور بذات خودشخ کا تجویز کردہ نام یہ ہے : (البغنیة لطالبی طریق البحق) یہ کتاب نصرف یہ کہشخ کی سب سے معروف کتاب ہے بلکہ شیخ کے افکار ونظریات پر مشمل ان کی مرکزی تالیف بھی یہی ہے۔ دور حاضر میں بعض لوگوں نے اسے شیخ کی کتاب سلیم کرنے سے انکاریا ترق دکا اظہار بھی کیا ہے گئن اس سے مجالی انکار نبیں کہ یہشخ ہی کی تصنیف ہے جسیا کہ حاجی خلیفہ اپنی کتاب کشف الظنون میں رقم طراز ہیں کہ

"الغنية لطالبي طريق النحق للشيخ عبد القادر الكيلاني الحسني المتوفى سنة ١٦٥ هـ إحدى وستين وخمس مائة"(١)

''غنیة الطالبین شخ عبدالقادر جیلائی جو ۲۱ هجری میں فوت ہوئے ، انہی کی تا ہے۔''

حافظ ابن کثیرؓ نے بھی اپنی تاریخ (۲) میں اور شیخ ابن تیمیہ نے اپنے فآوی (۳) میں اسے شیخ کی تصنیف سلیم کیا ہے۔

#### فتوح الغيب:

یہ کتاب شخ کے ۸ مختلف مواعظ مثلاً تو کل ،خوف ،أمید ،رضا ، احوالِ نفس وغیرہ پر مشتمل ہے۔ یہ بھی شخ کی کماب ہے جیسا کہ حافظ ابن کثیر فرماتے ہیں کہ

إ (١) إ بشف الظنون (ص:١٦١١) إ

<sup>(</sup>۲) (البداية:۱۳۱۳)) (۲)

<sup>(</sup>۳)<sub>ا</sub> مجموع الفتاوی (ج۵رص۱۵)<sub>]</sub>

روایات بھی درج کردی ہیں \_،'(1)

#### الفتح الرباني والفيض الرحماني:

یہ کتاب شیخ کے ۲۲ مختلف مواعظ پر شتمل ہے، یہ بھی شیخ کی مستقل تصنیف ہے۔ (۲)

#### الفيوضات الربانية في المآثر و الأوراد القادرية:

اس میں مختلف اوراد و وطائف جمع کئے گئے ہیں۔ اگر چہ بعض مؤرخین نے اسے شخ کی طرف منسوب کیا ہے مثلا ویکھئے الاعلام (ایضاً) گر فی الحقیقت یہ آپ کی تصنیف نہیں بلکہ اسے اسلمبیل بن سیدمحمد القادری نامی ایک عقیدت مند نے جمع کیا ہے جبیبا کہ اس کے مطبوعہ نسخہ سے اس کی تائید ہوتی ہے اور ویسے بھی اس میں ایسے شرکید وظائف وارواداور بدعات وخرافات پرمنی اذکار ہیں کہ جن کا صدور شیخ سے ممکن ہی نہیں۔ والتداعلم

#### €الأوراد القادرية:

یہ کتاب بھی بعض قصا کدو وظا نف پر بنی ہے۔اے محمد سالم بواب نے تیار کر کے شخ کی طرف منسوب کردیا ہے حالانکہ اس میں موجود شرکیہ قصا کد ہی اسے شخ کی تصنیف قرار دینے سے مانع ہیں۔

اس کے علاوہ بھی مندرجہ ذیل کتابوں کوآپ کی طرف منسوب کیا جاتا ہے:

(٨) الرسالة القادرية (٩) حزب الرجا و الا نتهاء

(١٠) الرسالة الغوثية (١١) الكبريت الأحمر في الصلاة

### على النبي

(١) [ (البداية بينااور و كيفيَّ أشف الظنوان:٣٨٠)]

(٢) (و كيضة: الأعلام از زركي: ١٨ ١١٠)

## (۱۲)مراتب الوجود (۱۳) يواقيت الحكم

(۱۴)معراج لطيف المعاني

(١٥) سرالأسرار ومظهر الأنوارفيما يحتاج إليه الأبرار

(١٢) جلاء الخاطر في الباطن و الظاهر

(۱۷) آداب السلوك والتوصل إلى منازل الملوك<sup>(1)</sup>



<sup>(</sup>۱) این کی منتررج تقنیفات و تالیفات کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو :مجم المؤلفین: ۵ر۷۰، دائرة المعارف اردو:۹۳،۱۱۱ مهریة العارفین:۱۷۹۱، شف الطنون بترتیب اساء الکتب وغیرہ ]

|  |  |   | , |  |
|--|--|---|---|--|
|  |  |   |   |  |
|  |  | • | • |  |
|  |  |   |   |  |

باب 2

# شیخ عبدالقادر جبلانی کے عقائدو نظریات اور فقہی مسلک



| · |  |   |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  | • |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |

# شيخ عبدالقادر جيلاني كاعقيده

شخ کی ذاتی تصنیفات کے حوالہ سے معلوم ہوتا ہے کہ شخ کا عقیدہ وہی تھا جواہل النة کا متفقہ عقیدہ ہے بلکہ آپ خودا پے عقیدہ کے حوالہ سے رقم طراز ہیں کہ "اعتقاد نا اعتقاد السلف الصالح و الصحابة" (۱)
" ہماراعقیدہ وہی ہے جو صحابہ کرام اور سلف صالحین کا ہے۔ "
بلکہ شخ دوسروں کو بھی سلف صالحین کا عقیدہ و فد ہب اختیار کرنے کی اس طرح تلقین کرتے ہیں کہ

"عليكم بالاتباع من غير ابتداع، عليكم بمذهب السلف الصالح امشوا في الجادة المستقيمة"

'' تتہیں جا ہے کہ (کتاب دسنت کی) اتباع اختیار کرواور بدعات کا ارتکاب نہ کرو اور تہہیں جا ہے کہ سلف صالحین کے نہ ہب کو اختیار کرواور یہی وہ صراط متفقیم ہے جس پر تمہیں گامزن رہنا جا ہے۔''(۲)

<sup>(</sup>۱)[(سیراعلام النبلاء: ۳۸،۲۰۰)] (۲)[(الفتح الربانی: انجلس العاشرص ۳۵)] (۳)[(الغنیة: ۱۷۵۱)]

"مومن کوچاہیے کہ سنت اور سنت پر چلنے والی جماعت کی بیروی کرے۔ سنت وہ ہے جسے رسول اللہ کے رسول کے صحابہ کا اتفاق رہا۔"

شیخ جیلانی کے عقائد ونظریات کی مزید معرفت کے لئے ہم ان کی مختلف کتابوں ہے۔ ان کے عقائد ونظریات کا سرسری جائزہ پیش کرتے ہیں:

## ایمان کے بارے میں

ایمان کی تعریف میں اہل السنة اور فرقِ ضالہ میں نمایاں اختلاف پایا جاتا ہے۔ پینی جیلانی " کے ہاں ایمان کی وہی تعریف ملتی ہے جواہل السنة کے ہاں معروف ہے جیسا کہ پینیخ فرماتے ہیں:

"ونعتقد أن الإيمان قول باللسان ومعرفة بالجنان وعمل بالأركان يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان ويقوي بالعلم ويضعف بالجهل وبالتوفيق يقع" (۱)

" تماراعقيده بكرايمان، زباني اقرار بلي تصديق اوراركان اسلام برعمل بيرابون كرمجوع كانام ب- ايمان اطاعت بردهتا، نافر باني سي موتا علم سے مضوط اور جہالت سے كرور بوتار بتا ب جبراللہ تعالی كی تو نیق بی سے برعاصل ہوتا ہے۔ " جبالت سے كرور بوتار بتا ہے جبراللہ تعالی كی تو نیق بی سے برعاصل ہوتا ہے۔ " الایمان قول و عمل لأن القول دعوى و العمل هو البينة و القول صورة و العمل روحه" (۲)

"ایمان قول وعمل کا نام ہے کیونکہ قول (زبانی) دعوی ہے اور عمل اس دعوی کی ولیل

<sup>(</sup>۱) (الغنية:ا/١٣٥)

<sup>(</sup>٢) (صهما،الضاً)]

ہے۔قول صورت ہے اور عمل اس کی روح ہے۔"

توحید کے بارے میں

تو حیدر بوبیت واُلوہیت کے بارے میں شخ رقم طراز ہیں کہ

"النفس بأجمعها تابعة لربها موافقة له إذ هو خالقها ومنشؤها وهي مفتقرة له بالعبودية"(١)

"انسانی نفس (فطرت) کمل طور پراپنے ربّ کامطیع ہے کیونکہ ربّ تعالیٰ ہی اس کے خالق و مالک ہیں اور بیے خداتعالیٰ کی بندگی کرنے پرمتاج ہے۔'' نیز فرماتے ہیں کہ

"اللذي يبجب على من يوريد الدخول في ديننا أو لا أن يتلفظ بالشهادتين لا إله الا الله محمد رسول الله ويتبرأ من كل دين غير دين الإسلام ويعتقد بقلبه وحدانية الله تعالى "(٢)

"جو شخص اسلام میں داخل ہونا چاہتا ہے، اس پر واجب ہے کہ سب سے پہلے کلمہ شہادت کا اپنی زبان سے اقرار کر ہے اور دین اسلام کے علاوہ دیگر تمام ادیان سے اعلانِ براکت کرے اور این دل سے اللہ تعالیٰ کی وحدانیت تسلیم کرے۔"

اساءوصفات کے بارے میں

اساءوصفات کے بارے میں شیخ اپناموقف اس فرح بیان کرتے ہیں:

"ولا نخرج عن الكتاب والسنة نقرأ الأية والخبر ونؤمن بما فيهما.

<sup>(</sup>۱) ( فتح الغيب:ص ۲۱) ا

<sup>(</sup>٢)[ (الغنية:١٣/١)]

<sup>(</sup>٣) [ (الفنأ: الم١١)]

ونكل الكيفية الى علم الله عزوجل" (٣)

"(اساء وصفات کے سلسلہ میں) ہم کتاب وسنت سے باہر نہیں جاتے۔ ہم آیت پڑھتے ہیں یا حدیث اور ان دونوں پرائیان لاتے ہیں جبکہ ان کی کنہ وحقیقت کواللہ کے سپر د کرتے ہیں۔"

اساءوصفات کے حوالہ ہے اہل النة کا یہی موقف ہے جسے شیخ نے اپنی تصنیفات میں جا بجا اختیار کیا ہے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ فرق ضالہ کے نظریات کی تر دید بھی کی ہے۔ (۱)

## قرآن مجید کے بارے میں

شیخ فرماتے ہیں کہ

"ونعتقد أن القرآن كلام الله وكتابه وخطابه ووحيه الذي نزل به جبريل على رسول الله...." (٢)

'' ہمارا یہ عقیدہ ہے کہ قرآنِ مجیداللہ کا کلام، مقدس کتاب، خطاب اوراس کی وہ وحی ہے جسے جریل کے ذریعے محمد رسول اللہ منا اللہ منا

## آ تخضرت کے بارے میں

شخ فرماتے ہیں کہ

"ويعتقد أهل الاسلام قاطبة أن محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب بن هاشم رسو ل الله وسيد المرسلين وخاتم النبيين عليهم السلام"

"تمام الل اسلام كاس بات برمتفقه اعتقاد ب كرمحد الله كرسول بين ممام رسولول

<sup>· (</sup>۱) [تفصیل کے لئے ویکھئے: (ایضاً:۱ر۱۲۵ تا ۱۲۰۰)]

<sup>(</sup>١٢٤/١)(الغسنيسة:١١٤/١)

<sup>(</sup>٣)[(الغنيسة:اليماً)]

كىرداراورخاتم التبيين يعنى آخرى رسول بين-"

## آخرت کے بارے میں

فیخ آخرت کے بارے میں لکھتے ہیں:

"ثم إن الإسمان بالبعث من القبور والنشر عنها واجب كما قال

''روزِ آخرت قبروں سے جی اُنصے اور حشر ونشر پرایمان لا نابھی واجب ہے۔''()
علاوہ ازیں عذابِ قبر، بل صراط، حوضِ کوثر، جنت وجہنم، میزان و شفاعت کبریٰ
وغیرہ کے حوالہ سے بھی شخ نے غسسنیة میں وہی عقائدر قم کئے ہیں جواہل السنة کے
ہال معروف ہیں۔

# ردِّ شرک وبدعت کےحوالہ سے شیخ کی تعلیمات

شیخ جیلانی '' تو حید کے زبر دست حامی اور شرک وبدعت کے قاطع تھے جیسا کہ ان کے مندر جہا قتباسات سے واضح ہے:

- "ويكره أن يقسم بأبيه أو بغير الله في الجملة فإن حلف حلف بالله
   وإلا ليصمت (الغنية النا)

"آباءواجداد یاغیراللد کی قتم کھانا مکروہ (بمعنی حرام) ہے لہذاقتم کھانی ہوتو صرف اللہ

١ ( ( الغنية: ١٠٢١) ( ( الغنية

<sup>(</sup>٢)[(الغنية:١٩١١)

ك تتم كهائى جائے ورندخاموشى اختيار كى جائے۔"

" وإذا زار قبرا لا يصع يدًا عليه ولايُقبَّله فإنه عادة اليهود و لا يقعد عليه و لا يتكا إليه ..... ثم يسأل الله حاجته" ()

عليه و لا يتكا إليه ..... ثم يسأل الله حاجته" ()

ثخ آ دابِ قبور كي مسنون دعاذ كركر نے كے بعد فرماتے بين كه

"جب قبر كى زيارت كرنے جاؤتو قبر پر ہاتھ ندر كھواور ندى قبر كو چومو \_ كونكه يه يهودكى

علامت ہاور ندى قبر پر بيٹھواور نداس كے ماتھ ئيك لگاؤ \_ پھر اللہ سے ابنى حاجت طلب

كرو،

"وتكره الطّيرة ولا بأس بالتفاؤل" (ايضاً)
 "بدشگونی حرام ہے البتہ فال (نیک اور اچھی بات) میں كوئی حرج نہیں۔" بلكہ بدشگونی كے حوالہ ہے شُخ حدیث نبوی ہے استدلال كرتے ہوئے رقم طراز ہیں كہ بدشگونی نے حوالہ ہے شُخ حدیث نبوی ہے استدلال كرتے ہوئے رقم طراز ہیں كہ بدشگونی نے اس كے كام ہے روك دیا، اس نے شرك كیا۔"(۲)
 "جم ضخص كو بدشگونی نے اس كے كام ہے روك دیا، اس نے شرك كیا۔"(۲)

استعیاو او لا تبتدعوا، وافقوا و لا تخالفوا، أطیعوا و لا تعصوا، اخلصوا و لا تسئلوا غیره و لا تشر کوا و حدوا الحق وعن بابه لا تبر حوا، سلوه و لا تسئلوا غیره استعینوا به و لا تستعینوا بغیره تو کلوا علیه و لا تتو کلوا علی غیره" (")

"سنت کی پیردی کرواور بدعات جاری نه کرو\_(دین کی) موافقت کرواور خلاف ورزی نه کرو\_فرانی درواور خلاف ورزی نه کرو\_فرانی درواری کرواورنافر مانی نه کرو\_ا خلاص پیدا کرواور شرک نه کرو\_ق تعالی کی توحید کا پر چار کرو اوراس کے درواز ہے ہدنه مورد، ای خدا ہوال کرو، کی اور سے سوال نه کرو\_ائی واعتاد کرواس اور سے سوال نه کرو\_ائی واعتاد کرواس

<sup>(</sup>١) (الغنية:١/١)

<sup>(</sup>٢)(الغنية:١/٢٩)

<sup>(</sup>٣) [ (الفتح الرباني سياله)]

کے علاوہ کسی اور پر تو کل نہ کرو۔''

شیخ رقمطراز بین کہ جبتم میں ہے کوئی شخص خود یا اس کا بھائی (عزیز) بیار ہوتو وہ اس طرح دعا کرے: "اے ہمارے دب! جوآسان میں ہے، تیرانام مقدس ہے، ارض وسا پر تیرائی حکم ہے۔ جس طرح ارض وسامیں تیری ہی رحمت کے دریا بہتے ہیں، اے پاکیزہ لوگوں کے رب! ہمارے گناہ معاف فرما دے، اپنی رحمت سے ہم پر مہر بانی فرما، اس مصیبت و بیاری میں اپن طرف ہے شفاعطا فرما۔" (۱)

"ساری مخلوق عاجز ہے، نہ کوئی تجھ کو فائدہ پہنچا سکتا ہے نہ نقصان، جو پچھ تیرے لئے مفید ہے یامضر، اس کے خلاف مفید ہے یامضر، اس کے خلاف نہیں ہوسکتا ..... "(۱)

قبولیت عبادات کے بارے میں شیخ کاموقف شخفرماتے ہیں

"إذا عملت هذه الأعمالَ....وإصابة السنة"(٣)

"" تم سے تمہارے اعمال اس وقت تک قبول نہیں کئے جاسکتے ہیں جب تک کہ تم إخلاص پیدا نہ کرنو۔ کوئی قول ، عمل کے بغیر مقبول نہیں اور کوئی عمل اخلاص اور سنت کی مطابقت کے بغیر مقبول نہیں۔'

خلاصة بحث اور بينخ الاسلام ابن تيميد كي گوابى مندرجه اقتباسات كرسرى مطالعه كم ازكم بيانداز وضرور بوجاتا ب كه فيخ

<sup>(</sup>١)[(الغنية :١/٩٧)]

<sup>(</sup>٢) [ (فيوض يز داني ترجمه الفتح الرباني مجلس ١٣م٥)]

<sup>(</sup>٣)(الفتح الرباني:ص١٠)

جیلانی سلفی العقیدہ تھے۔ اس کی مزیدتا ئیداس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ شخ نے اپنی کتاب غنیدہ الطالبین میں تمام فرقِ ضالہ کی بھر پورتر دیدگی ہے۔ شیعہ وروافض ، مرجیہ وقد ریہ جہمیہ ، کرامیہ اور معتز لہ وغیرہ کی تر دیدتو بہت نمایاں ہے جبکہ ان کے علاوہ صرف ایک ہی گروہ ایبارہ جاتا ہے جسے فرقہ ناجیہ کہا جاسکتا ہے اور ای گروہ کوشنے نے اور حساب الحدیث اور اُھل السنہ قرار دے کران کی تعریف وتوصیف کی ہے اور دیگرلوگوں کو بھی انہی کی طریق پر چلنے کی جا بجاہدایت کی ہے۔

لہٰذااب یہ فیصلہ کرنا چندال مشکل نہیں کہ شخ عبدالقادر جیلانی صحیح العقیدہ مسلمان عصد علاوہ ازیں یہ بات بھی ملحوظِ خاطر رہے کہ کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ جوفرقِ ضالہ کے عقا کہ ونظریات کی نشاندہی و تردید کے حوالہ سے ایک سند کی حیثیت رکھتے ہیں، نے شخ جیلانی اوران کے بعض اقوال وفرمودات کواپنے فقاوئی میں بطورِتا تیدواستشہاد جا بجانقل کیا جیلانی اوران کے بعض اقوال وفرمودات کواپنے فقاوئی میں بطورِتا تیدواستشہاد جا بجانقل کیا ہے (۱) اگر شخ جیلانی کے عقا کہ ونظریات میں کوئی بگاڑ ہوتا تو ابن تیمیہ اس کی ضرورنشاندہی اور تردید فرماتے مگراس کے برعکس ہم دیکھتے ہیں کہ ابن تیمیہ نے شیخ جیلائی کا نہ صرف ذکر فیرفر مایا ہے بلکہ انہیں اکا برائشیوخ 'الشیخ الا مام' اور' انمیتا 'میں شارفر مایا ہے۔ (۲)

یہاں یہ بات بھی واضح رہے کہ شخ جیلائی کی کتابوں کے تتبع سے ان کے بعض تفردات بھی ملتے ہیں جن پر آئندہ سطور میں شخ کے بعض تفردات کے ضمن میں تبصرہ کیا ۔ جائے گا۔

<sup>(</sup>۱) مثلاد کھنے فآوی ابن تیریہ (ج۵رص۸۵، ج٠ ارص۵۵، ۲۲، ۵۲۸،۵۲۳،۵۵۵، جاارص ۲۰۳۳) (۲) (دیکھنے مجموع الفتاوی جاارص ۲۰، چ۵رص۸۵)

## فقهى مسلك

آپ کے بارے میں اہل علم نے متفقہ طور پر بیرائے ظاہر کی ہے کہ آپ فقہی مسائل میں ضبلی المسلک تھے۔ جیسا کہ حافظ ذہبی نے سیسر اعلام النبلاء (۱) اور عبد الحی بن محاد حنبلی نے شدر ات الذھب (۳) اور حجہ بن شاکر کتبی نے فوات الوفیات (۳) میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔ علاوہ ازیں خودشنے کے درج ذیل افتتباسات ہے بھی واضح ہوتا ہے کہ وہ فقہی مسائل میں امام احمد بن ضبل کے پیرو تھے

① "وينبغى للإمام أن لا يدخل طاق القبلة فيمنع من ورآة رؤيته بل يخرج منه قليلا وعن إمامنا احمد رحمه الله رواية أخرى: أنه يستحب قيامه فيه" (م)

"امام کے لیے جائز نہیں کہ وہ بالکل محراب کے اندراس طرح گفس کر کھڑا ہو کہ مقتد بول کی نظر ہی سے اوجھل ہوجائے بلکداسے چاہیے کہ محراب سے قدرے باہر ہو کر کھڑا ہوادر ہمارے امام احمد بن منبل سے اس مسئلہ میں ایک دوسری روایت یہ بھی ہے کہ امام کا محراب میں کھڑا ہونام سخب ہے۔"

﴿ "وروى أمامنا أبوعبد الله أحمد رحمه الله في رسالة له بإسناده عن

<sup>(</sup>١)[سير أعلام النبلاء (٣٣٩/٢٠)]

<sup>(</sup>٢)[شذرات الذهب (١٩٩/٣)]

<sup>(</sup>٣) فوات الوفيات (٢٩٥/٢)

<sup>(</sup>٣) [ (الغنية: ٢٠٠٥)]

أبي موسىٰ الأشعري....."

" ہمارے امام ابوعبد اللہ احمد بن طبل نے اپنے ایک رسالہ میں اپنی اسناد کے ساتھ دخرت ابوموی اشعری سے روایت کیا ہے ۔۔۔۔۔۔ (۱)

قال الإمام أبوعبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني رحمه الله
 وأمّاتَنا على مذهبه أصلا وفرعا وحَشَرُنا في زمرته..... " (ايضاً)

والمان علی مدهبه اصار و فوق و مسود می رسومه رسید الله تعالی بمیں عقائد وفروق 

داما ابوعبد الله احمد بن صبل الشیائی نے فرمایا ..... الله تعالی بمیں عقائد وفروق مسائل میں انہی کے ذہب پرموت دے اور دو زِمشرانہی کے گروہ میں بمیں اُٹھائے .... امام شعرانی نے بیرائے ظاہر کی ہے کہ شخ ، امام احمد اور امام شافئی دونوں ہی سے متاثر تھے اور ان دونوں اماموں کے مسلک پرفتوئی دیتے تھے۔ (الطبقات الکبری : ۱۹۹) گر فورہ اقتباسات ہے آپ کا صبلی المسلک ہونا ہی ثابت ہوتا ہے۔ نیز بیفلوجی پیدا نہ ہوکہ شخ بھی بعض متعصبین کی طرح اپنے امام کے اند ھے مقلد تھے بلکہ آپ کی تقلید کا دائرہ صرف وہاں تک تھا کہ جہاں تک قول امام شرعی نصوص سے متعارض نہ ہوتا جب کہ ایسے تعارض کی صورت میں آپ حدیث نبوی ہی کوتر جج وفوقیت دینے کے قائل تھے۔ جیسا کہ موصوف غنیة الطالبین میں رقمطراز ہیں کہ

"ولا ينظر إلى أحوال الصالحين (وأفعالهم) بل إلى ما روى عن الرسول الله والاعتماد عليه حتى يدخيل العبد في حالة ينفرد بها عن غيره"(٢)

" صالحین (علماء ومشائخ) کے افعال وائمال (اور اقوال) کو پیش نظر نہ رکھا جائے بلکہ اس چیز کو پیش نظر رکھا جائے جو آنخضرت کے مروی ہے اور ای

<sup>(</sup>ا)[ (الصّانص٢٠٣)]

<sup>(</sup>۲)j(جعرص۱۳۹)]

مروی (حدیث) پراعتاد کیا جائے خواہ اس طرح کرنے ہے کوئی شخص دوسر ہے لوگوں ہے متاز ومنفرد ہی کیوں نہ ہو جائے۔'(پھر بھی کوئی مضا نقہ نہیں کیونکہ اندریں صورت اس کی انفرادیت حدیث مصطفیٰ کی وجہ ہے ہے تا کہ خواہش پرتی کی بنایر!)

میشنخ جبیلانی سے اورز مدونصوف

تصوف کے حوالہ سے یہ بات واضح رہے کہ حلول، وحدت الوجود اور وحدت الشہود وغیرہ کو ہ نظریات جومتا خرصوفیا (مثلاً ابن عربی ۱۳۸۸ ہے، عبدالکریم جیلی ۱۸ ہے، وغیرہ کے ہاں پائے جاتے ہیں، متقد مین کے ہاں ماسوائے منصور حلاج (۱۳۰۹ھ) کے، ان کا واضح سراغ نہیں ملتا۔ یہی وجہ ہے کہ متقدم صوفیا کے متند حالات اور ان کی تصنیفات سے ان کے صحیح العقیدہ ہونے کا واضح ثبوت ملتا ہے۔ (۱) البتہ تزکیہ نفس کے سلسلہ میں انہی متقد مین کے ہاں بعض خلاف شرع اُمور بھی پائے جاتے ہیں (۲) البتہ ان خلاف شرع امور کھی تاہے۔ امور کاتعلق عقائد وائیانیات کی بجائے عبادات ومعاملات سے ہے۔

آگے ہو صفے سے پہلے بیدواضح کردینا بھی ضروری ہے کہ خیرالقرون کے تصوف اور مابعد کے تصوف میں بعد المشر قین کی طرح نمایاں خلا ہے۔ بلکہ پہلی صدی ہجری میں توبیہ لفظ تصوف کہیں ڈھونڈ نے سے بھی نہیں ملتا، البتہ پہلی اور دوسری صدی ہجری میں انتہائی متق حضرات کے لئے زاہد، عابد اور صالح وغیرہ کے الفاظ استعمال کئے جاتے تھے جبکہ دوسری صدی ہجری ہی میں ان کے ساتھ لفظ 'صوفی' بھی مترادف کے طور پراستعمال ہونے لگا۔ صدی ہجری ہی میں ان کے ساتھ لفظ 'صوفی' بھی مترادف کے طور پراستعمال ہونے لگا۔ (۳) اور رفتہ رفتہ یہی لفظ اتنا معروف ہوا کہ زاہد، عابد اور صالح جیسی اصطلاحات معدوم (۱) (دیکھئے: تاریخ تصوف از پوسف سلیم چشتی ص ۵۲۰۲۱ میں ا

<sup>(</sup>٢) (مثلًا و كيهيئة: شريعت وطريقت ازعبدالرحمٰن كيلاني: ص ٢٥١، ١٦٦ ٢٩٣، ٢٢٨، ٢٢١٢ ٢١٥، ٢٢١،

۵۷،۳۹۸،۴۹۸،۴۷۵ وغیره)]

<sup>(</sup>٣)[ ( ديكھيے: شريعت وطريقت :ص ساانيز مجموع الفتاوي: ١١٦٢ )]

<u> ہوکررہ گئیں ۔ کو یا متقد مین کے ہاں لفظ صوفی دراصل زاہد وعابدی جگہ ستعمل تھا۔</u>

زبدكاتصور چونكه اسلام مين موجود بي يعن" از هد "في الدنيا يحبك الله" ونيا سے بے رغبتی کروتو خداتم سے محبت کرے گا۔''(ا) اس لئے متقدم صوفیا جو دراصل زیاد وعباد ہی تھے، کےطرزِمل ،طریقة عبادت اورتز کیۂنفس کےسلسلہ کودیگرائمہ دین نے بدف تنقید نہیں بنایااور ویسے بھی ان صوفیااور زیاد کی طرز زندگی مجموعی طور پرشر بعت ہی کی آئینہ دارتھی کیونکہ ان میں سے اکثر حضرات کتاب وسنت کے عالم باعمل اور دین وشریعت کے اُسرار و رموزے کماحقہ واقف تھے۔ تاہم ان میں عقائدے ہٹ کرعبادات ومعاملات میں غلواور بگاڑ پیدا ہو چکاتھا،اس کی طرف بھی گذشتہ سطور میں نشاندہی کردی گئی ہے۔ یہی غلور فتہ رفتہ اس قدر بردها که متاخرین صوفیانے شعوری یاغیر شعوری طور پر دین شریعت کے متوازی دین ' طریقت'ا یجاد کرلیا جونه صرف عبادات ومعاملات میں دین وشر بیت کے برخلاف تھا بلکہ عقائد ونظریات میں بھی اسلامی عقائد کے منافی تھا اور بیصورتِ حال اس وقت پیدا ہوئی جب مسلمان صوفیانے ہندی و بوتانی فلسفہ تضوف کواسلام میں درآ مد کرلیا اوراس پرطرہ میہ کہ بعض مسلمان صوفیا وحدث الوجود جیسے شرکیہ فلسفہ تصوف کے حق وا ثبات میں قر آن وسنت

ہوتے ہوئے اپنی اور انسان سے کہ بیات ورہنمائی کی بجائے الگ تھلگ کٹیا بنا کراپنا ماتھے کی محراب چوڑی کی جائے وائی مشاغل کوڑک کر کے جنگلوں اور صحرا وائی ہیں ہوڑی کی بجائے الگ تھلگ کٹیا بنا کراپنا ماتھے کی محراب چوڑی کی جاتی رہے ۔۔۔۔ بلکدا گرز ہد کا بہم معنی ہوتا تو آئے خضرت اور صحابہ کرام ہم از کم ایسا ضرور کرتے مگر ان کا طرنے ممل زیر کے اس تصور کی مکمل نفی کرتے ہوئے زبد کا پیچنے تی تصور اُجا کہ رکز تا ہے کہ دنیا میں رہتے ہوئے و نیا بی کو مقصود اِصلی سیجھنے کی بجائے اسے ضرورت کی جا سمجھا جائے اور ضرورت بی کی حد تک اس سے مستفید ہوتے ہوئے اپنی اور اپنی ماتھ دیگر انسانوں کی آخرت کو بہتر بنانے کے لئے جدوجہد کی جائے۔۔ (۱) (صحیح ابن ماجہ دی بھر ایساں باتی دیگر انسانوں کی آخرت کو بہتر بنانے کے لئے جدوجہد کی جائے۔

ے غلط و بے جااستشہاد کرنے لگے....!!

شخ عبدالقادر جیلانی تنے غنیة الطالبین میں تصوف اوراس کے متعلقات پرایک طویل بحث سپر قِلم فرمائی ہے۔ (۱)

جودراصل زہدوتقوی سے متعلقہ تعلیمات یعنی توکل ،عبر ،شکر ، رضا ،صدق اور آ دابِ معاشرت وغیرہ بربئی ہے۔ اور گزشتہ سطور میں ہم واضح کر آئے ہیں کہ متقد مین کے بال تصوف دراصل زہدوتقوی ہی کے مترادف سمجھا جاتا تھا اور متاخرصوفیا کے عقائد ونظریات (یعنی وحدت الوجود ،حلول وغیرہ) متقد مین کے ہاں نہیں پائے جاتے سے اور یہی وجہ ہے کہ شخ جیلانی کی کے عقائد و کہ شخ جیلانی کی کے عقائد و نظریات سراسرابل النة کے موافق ہیں جیسا کہ شخ کے عقائد و نظریات کے شمن میں اس پر تفصیلی بحث کی جاچکی ہے جو لیے بھی شخ جیلانی کا ایسے گراہانہ نظریات کے سخت مخالف سے مثلاً منصور حلاج جو حلول جیسے گراہانہ نظریات کے سخت مخالف سے مثلاً منصور حلاج جو حلول جیسے گراہانہ نظریہ کی قائل ہو چکا تھا ،

'' منصور حلائی کے دور میں کوئی شخص ایسانہ تھا جواس کا ہاتھ پکڑتا اور اسے اس کی لغزش سے بازر کھتا، اگر میں اس کے زمانے میں ہوتا تو منصور کے معاملے کواس صورتِ حال سے بیاتا جواس نے اختیار کرلی تھی۔''(۲)

علاوه ازیں دائر ہ المعارف کا مقالہ نگار لکھتاہے کہ

'' شیخ عبدالقادرتصوف میں پُراسرار رمزیت (جو باطنیه یا غیر متشرع متصوفین کوتقویت پنجاتی تھی) کےخلاف تھے'' (ایضا)

' علاوہ ازیں وحدت الوجود وغیرہ کی تر دید شیخ کے مندرجہ ذیل فرمودات ہے بھی '' ہوتی ہے:

<sup>(</sup>۱) ( د کیف: ۲۵ (۱۳ ۳۳۳) )

<sup>(</sup>٢) ( اخبارالا خيارش ٢٣٣ زغيرالحق محدث وبلوي بحواله دائزة المعارف اردوان ٢٢ رض ٩٣٣ ) ]

"وهو بنجهة العلو مستوعلى العوش والله تعالى على العوش وهو بنجهة العلو مستوعلى على العوش والله تعالى على العوش وهو بناية في كل مكان بل يقال أنه في السماء على العرش """

اللہ تعالیٰ بلندی کی طرف عرش پرمستوی ہے۔۔۔۔۔القہ تعالیٰ عرش پرمستوی ہے۔۔۔۔۔اور
وہ کلوق ہےجدا ہے۔ اس کے علم ہے کوئی جگہ (اور چیز ) مخفی نبیں اوراس کے بارے میں بیہ
کہنا درست نبیں کہ وہ ہر جگہ پر موجود ہے بلکہ اس کا وصف یوں بیان کرنا چاہئے کہ وہ
آ سانوں کے اوپر عرش پرمستوی ہے اور یکی چیز اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بیان کی ہے
کہ یہ اُلو تُحمٰنُ عَلَی الْعَوْشِ الله توی ﷺ (طلہ:۵)" رحمٰن ،عرش پرمستوی ہے۔ ''(۱)
یا در ہے کہ شنخ کی طرف منسوب سلسلہ قا دریہ کی حقیقت جم آگے چل کر واضح
کریں گے۔۔

## شيخ کی کرامات

پجب اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ انبیاء ورسل کے ہاتھوں کوئی خرقِ عادت کام ظاہر ہوتو اے معجزہ کہاجاتا ہے جیسے حضرت موئ "کی لاٹھی کا اثر دھا بن جانا، حضرت ابراہیم کے لئے آگ کا خدا ہوجانا وغیرہ وغیرہ ۔ اور جب کئے آگ کا خدا ہوجانا وغیرہ وغیرہ ۔ اور جب کئے آگ کا خدا ہوجانا وغیرہ وغیرہ ۔ اور جب کئی نیک صالح مؤمن کے ہاتھوں کوئی خرقِ عادت چیز ظاہر ہوتو اے کرامت کہا جب حضرت مریم کے پاس بے موسی مجلوں کا آنا (آل عمران: ۲۲) ، بعض صحابہ جاتا ہے جیسے حضرت مریم کے پاس بے موسی مجلوں کا آنا (آل عمران: ۲۲) ، بعض صحابہ کے لئے اند سے رہ میں میں کا رہ شن ہونا وغیرہ البتہ مجمزہ اور کرامت کے حوالہ سے بیا تیں یا درین کے اند سے رہ کی کا رہ شن ہونا وغیرہ البتہ مجمزہ اور کرامت کے حوالہ سے بیا تیں یا درین کے اندائیں یا درین کے دول کیا تھیں یا درین کے دول کیا تھیں یا درین کے اندائیں کا درین کے دول کے دول کیا تھیں یا درین کے دول کیا تھیں یا درین کے دول کیا تھیں یا درین کے دول کے دول کیا تھیں کا درین کیا تھیں یا درین کے دول کیا تھیں یا تیں کے دول کیا تھیں کا درین کیا تھیں کا درین کیا تھیں کا درین کیا تھیں کا دول کیا تھیں کیا تھیں کیا تھیں کیا تھیں کیا تھیں کا درین کیا تھیں کا درین کیا تھیں کا درین کیا تھیں کیا تھیں کیا تھیں کا درین کیا تھیں کیا ت

<sup>(</sup>١)(الغنية:١١/١١)(١)

معجزہ نی کے ہاتھوں ظاہر ہوتا ہے اور کرامت ولی کے ہاتھوں۔

جس طرح کوئی ولی، کسی آنبی کی فضیلت کونہیں پہنچ سکتا، اسی طرح کسی ولی ک کرامت کسی نبی کے مجز ہے کے مساوی نہیں ہوسکتی۔ <sup>(۱)</sup>

کم معجزہ یا کرامت کے ظہور میں انبیاءواولیا کا کوئی اختیار نہیں ہوتا بلکہ ان کا صدور اللہ کے حکم ومرضی پرموقوف ہوتا ہے۔ (۲)

نی کے معجز ہے ہے انکارتو تھی مسلمان کے لئے برگز جائز نہیں لیکن کسی ولی کی کرامت کو تسلیم بھی کیا جا سکتا ہے اورر ذہی ۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) (الغوات إن تيميد الس١٩٤١)

<sup>(</sup>٢) إ ( مثلا و كيخ الإسراء: ٩٣٢٩٠) إ

<sup>(</sup>٣) ( و تکھنے مجموع الفتاوي اار٢٠٨) ]

اکثر و بیشتر کرامتیں محض آپ کی طرف منسوب بیں ،حقیقت میں ان کا کوئی وجودنہیں۔جیسا کہ جافظ ذہبی رقم طراز بیں کہ

"قلت ليس في كبار المشائخ من له أحوال وكرامات أكثر من الشيخ عبدالقادر لكن كثيرا منها لا يصح وفي بعض ذلك أشياء مستحيلة" (1)

" میں کہتا ہوں کہ کہاراولیا ، ومشائخ میں سے کوئی ایک بھی ایسانہیں گزراجس کی شخ عبدالقادر جیلانی سے زیادہ کرامتیں معروف ہوں ، تاہم شخ جیلائی کی طرف جو کرامتیں منسوب بیں ان میں ہے اکثر و بیشتر درست نہیں بلکہ بعض تو ویسے ہی ناممکنات میں ہے ہیں ہے'

پہھاس طرح کا تبصرہ حافظ ابن کثیرؓ نے اپنی تاری ٔ البدایہ والنھایہ (۴) میں کیا ہے مگر حافظ ابن کثیرؓ یا حافظ ذہبی نے یہ نشاند ہی نہیں فرمائی کہ شخ گی کون کون می کرامات غیر سی حافظ ابن کثیرؓ یا حافظ ذہبی نے یہ نشاند ہیں ہجھ مزید حقائق درج ذیل ہیں ،

شيخ كى كرامات يرشمل كتابين جھوٹى بين!

ا شیخ جیلانی کی کرامتوں کوسب سے پہلے جس عقیدت مند نے کتابی شکل میں جمع کیا ، وہ علی بن بوسف الشطنو فی ہے جس کی وفات کا شیخ جیلانی کی وفات سے تقریباً ۱۵۰ سال کا فاصلہ ہے بعنی شطنو فی ۱۵۳ سر فوت ہوا۔ (۳) جبکہ شیخ کی وفات ۲۱ ھے کو ہوئی۔ شطنو فی شیخ جیلانی کی بعض کرامتوں کو اس طرح بیان کرتے تیں کہ جس سے ان کی شیخ شطنو فی شیخ جیلانی کی بعض کرامتوں کو اس طرح بیان کرتے تیں کہ جس سے ان کی شیخ

<sup>(</sup>۱) (سيرنق ومرتس و دم ) (

<sup>(</sup>۲)ابدایه والنهایه (ق۶۱ رست ۲۵۲)

<sup>(</sup>٣) [ (و يكييح الإعلام: ١٨٨٥) كشف الظنون: ام ٢٥٥) ]

جیلانی کے معاصر ہونے کا شک گزرتا ہے، علاوہ ازیں جن کرامتوں کوشطنو فی نے اپنی سند سے بیان کرنے کی کوشش کی ہے، ان میں بھی اکثر و بیشتر اسناد میں ضعیف راوی موجود ہیں۔ اسی لئے ائم محققین نے شطنو فی کی اس تالیف پرزبر دست تر دیدو تنقید کی ہے۔ بطور مثال چند ائمہ کے اقوال ذکر کئے جاتے ہیں:

افظ ابن حجر شیخ الکمال جعفر کے حوالہ ہے رقمطر ازبیں کہ

"ذكر فيه غرائب وعجالب وطعن الناس في كثير من حكايات وأسانيده فيه"

"فطنو فی نے اس کتاب میں بڑی عجیب وغریب با تیں ذکر کی ہیں اور لوگوں نے اس کی بیان کردہ اکثر حکایتوں اور اسناد برجرح کی ہے۔" (۱)

ابن الوردى افى تاريخ من رقمطر از ميں كه

"إن في البهسجة أمور لا تصح ومبالغات في شان الشيخ عبدالقادر لا تليق إلابالربوبية" (٢)

"بهجة الأسراد من الي باتين بائي جاتى بين جنبين تعليم بين كياجا سكتااور فيخ جيلانى كياب اسكتااور فيخ جيلانى كي بارك مين بعض السيم بالغدة ميز خيالات كااظهار كيا كيا جوبارى تعالى كسوااوركى كي شان كي الكن نبين "

ابن رجب فرماتے ہیں کہ

"قد جمع المقرئ أبو الحسن الشطنوفي ..... فيه من الرواية عن المجهولين .... إن الشطنوفي نفسه كان متهما فيما يحكيه في هذا

<sup>(1)[(</sup>الدرااكامند:١٧٢١)]

<sup>(</sup>٢)[ ( كشف الظنو ل: ١٩٤١)]

<sup>(</sup>٣)[( ذيل الطبقات لابن رجب: ١٦٩٣)]

الكتاب بعينه" (س

''فطنو فی نے شخ جیلائی پرتین جلدوں میں کتاب کھی ہے اوراس میں رطب ویائی کا فرمار ہاندھا ہے۔ حالا تکہ کسی آ دمی کے جھوٹا ہونے کے لئے اتنابی کافی ہے ۔ وہ برتی سائی بات کوآ گے بیان کرد ہے۔ میں نے اس کتاب کے بعض مندر جات دیکھے ہیں گرمیرا نفس اس بات پرمطمئن نہ ہوا کہ میں اس میں فہ کور باتوں پراعتا دکرسکوں کیونکہ اوّل تو اس میں جہول راویوں ہے روایتیں لی گئی ہیں اور دوسرا یہ کہ اس میں نصرف کذب وافتر ااور جھوٹ کے بیشار پلند ہے ہیں بلکہ ان جھوٹی باتوں کوشخ جیلائی کی طرف منسوب کرنا بھی شخ جیلائی کی طرف منسوب کرنا بھی شخ جیلائی کی طرف منسوب کرنا بھی شخ جیلائی کی شرف منسوب کرنا بھی شخ جیلائی کی شرف منسوب کرنا بھی شخ جیلائی کی شرف منسوب کرنا بھی ہے گزری ہے کہ شطنو فی نے اپنی اس کتاب بھے جہ الانسر اد میں جو چیزیں بیان کی ہیں ، انہیں بیان کرنے میں شطنو فی مُسَسَم (جس پرجموٹا ہونے کا شک ہو) ہے۔''

مندرجہ بالاائم مخفقین کے اقتباسات ہی ہے بھے جمۃ الاسر اداوراس میں موجود شخ کی کرامتوں کی اصلیت واضح ہوجاتی ہے، تاہم سردست حاجی خلیفہ کے حوالے ہے یہ بات ذکر کرنا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے مندرجہ اقتباسات میں ہے پہلے دوا قتباس کشف الظنون میں نقل کئے ہیں اور معلوم ہوتا ہے کہ دیگرائمہ کی میں ہے پہلے دوا قتباس کشف الظنون میں نقل کئے ہیں اور معلوم ہوتا ہے کہ دیگرائمہ کی شفید بھی ان کی نظر میں تھی مگر اسکے باوجود انہوں نے ان ائمہ نقاد کے بارے میں علمی وقتی جواب دینے کی بجائے اسطرح اپنے خیالات کا اظہار فرمایا:

"وأنى لغيي حاهل حاسد ضيع عمره في فهم ما في السطور وقنع بدلك عن تزكية النفس وإقبالها على الله أن يفهم ما يعطى الله (سبحانه و تعالى) أولياء ٥ من التصريف في الدنيا والآخرة"

"اس كنده ناتراش احمق اورجا سدخض پرافسوس ہے كہ جس نے بھے جد الأسواد ك

عبارتوں کو سیھنے میں اپنی عمر ضائع کر دی اور تزکیر نفس اور اللہ کی طرف متوجہ ہوکراس بات کو سیھنے کی ذرا بھی کوشش نہ کی کہ اللہ تعالی اپنے اولیا کو دنیا وآخرت میں آزادانہ تصرف وافتیار کی دولت سے نواز دیتے ہیں۔''

عاجی خلیفہ کی اس عبارت سے ائمہ نقاد کی وہ جرح تو بالکل رفع نہیں ہوئی جوانہوں نے بھے جعة الأسراد برکی ہے تاہم اس سے بیخد شہضر ورلاحق ہوا ہے کہ حاجی خلیفہ کے افکارونظریات میں بھی واضح جمول ہے،اس لیے اہل تحقیق کو حاجی خلیفہ کے عقیدہ ومسلک کا غیر جانبدارانہ جائزہ لینا جا ہے ۔۔۔۔!!

''مہل بن عبداللہ تستری نے بیان کیا ہے کہ ایک مرتبہ اللِ بغدادی نظرے آپ عرصہ تک غائب رہے، لوگوں نے آپ کو تلاش کیا تو معلوم ہوا کہ آپ کو د جلہ کی طرف جاتے دیکھا تھا۔ لوگ آپ کو تلاش کرتے ہوئے د جلہ کی طرف گئتو ہم نے دیکھا کہ آپ پانی پرے ہماری طرف آپ کی تا تہ کہ طرف آپ کی تا ہے کو اس میل کہ تا ہے کی طرف آپ کو اور مجھلیوں کہ آپ کی ہاتھ چو سے کو دیکھتے جاتے مسلام میل کہ بہتی جاتی ہیں۔ ہم آپ کو اور مجھلیوں کے آپ کا ہاتھ چو سے کو دیکھتے جاتے سے۔ اس وقت نماز ظرکا وقت ہوگیا تھا۔ اس اثنا میں ہمیں ایک بری بھاری جانے نماز

وکھائی دی اور تخت سلیمانی کی طرح ہوا میں معلق ہوکر بچھ گئی۔ یہ جائے نماز سبر رنگ اور سونے چاندی سے مرصع تھی۔ اس کے اوپر دوسطریں کھی ہوئی تھیں۔ پہلی سطر میں ہالاً إِنَّ اُولِيَاءَ اللهِ لاَ حَوُفْ عَلَيْهِمْ وَ لاَهُمْ يَحُونُونَ ﴾ اور دوسری سطر میں اَلسَّلامُ عَلَيْكُمُ اُولِيَاءَ اللهِ لاَ حَوُفْ عَلَيْهِمْ وَ لاَهُمْ يَحُونُونَ ﴾ اور دوسری سطر میں اَلسَّلامُ عَلَيْكُمُ اُولِيَاءَ اللهِ لاَ حَوِيْكَ مَعْ مِيْدُ مَعْ مِيْدُ لَكُما ہوا تھا۔ جب یہ جائے نماز بچھ چگی تو ہم نے دیکھا اُلگیتِ إِنَّهُ حَمِیْدٌ مَعْ مِیْدُ لَکھا ہوا تھا۔ جب یہ جائے نماز بچھ چگی تو ہم نے دیکھا کے بہت ہوگئے سیسہل بن عبداللہ تستری کے بہت ہوگئے سیسہل بن عبداللہ تستری بیان کرتے ہیں کہم نے آپ کی دعا پر فرشتوں کے ایک بہت ہوگئے کروہ کو آئین کہتے بنا۔ جب آپ دعافتم کر چکے تو پھر ہم نے بینداسی اُبشر فانی قد استجبت لک" تم خوش ہوجاؤ میں نے تمہاری دعاقبول کر لی سے نہاں اُلگی ہوجاؤ میں نے تمہاری دعاقبول کر لی سے نہاں کا

شیخ کی طرف منسوب اس کرامت کے امکان یا عدم امکان اور اس کے حضرت سلیمان کی مقبول دعا (ص: ۳۵) (۲) کے منافی ہونے سے بھی قطع نظراس وقت صرف سے بنا نامقصود ہے کہ مہل بن عبداللہ تستری شیخ جیلائی کی پیدائش سے بھی بہت پہلے یعن ۲۸۳ھ میں فوت ہو چکے تھے۔ (۳) جبکہ شیخ جیلائی " اے ۲۸ ھے کو پیدا ہوئے۔ اب تستری اور شیخ جیلائی کا یہ درمیانی دوسوسالہ وقفہ بیٹا بت کرتا ہے کہ تستری کی شیخ سے کی طرح بھی ملاقات ثابت کا یہ درمیانی دوسوسالہ وقفہ بیٹا بت کرتا ہے کہ تستری کی شیخ سے کی طرح بھی ملاقات ثابت

(٣)(الإعلام:٣١٠/٢)

<sup>(</sup>١)[ ( قلاكدالجوابرر جمه محمد عبدالتارقادري:ص٨٩،٨٨)]

<sup>(</sup>۲) اس سے مراد حضرت سلیمان علیہ السلام کی بید عاہ بند ب اغفو لمبی و هب لمبی ملکا لا ینبغی لاحد من بعدی " یعن آپ نے اللہ سے بید عاما گی کہ یااللہ مجھے ایسی حکومت عطا کر جوتو میر بعد کسی اور کوعطانہ کرتا۔ اور اللہ تعالی نے آپ نے کی بید عاقبول کرتے ہوئے ہواؤں، پانیوں، حیوانوں اور جنوں وغیرہ پر حکومت عطا کر دی۔ اور الی حکومت پھر بعد میں اللہ تعالی نے کسی نبی کوعطانہیں کی جتی کہ ایک مرتبہ بن کو پکڑ لیا پھر چھوڑ دیا اور فر مایا کہ میں نے اسے اس لئے چھوڑ اکہ جھے ایک مرتبہ بن اکرم نے ایک مرتبہ بن کو پکڑ لیا پھر چھوڑ دیا اور فر مایا کہ میں نے اسے اس لئے چھوڑ اکہ جھے اپنے بعائی کی بید عا (اوپر والی ) یا د آگئی تھی ۔ لیکن کمال ہے ان کرامتیں گھڑنے والوں پر جنہوں نے بیہ جیانی کی بید عارو وہ سے خود نبی اکرم ۔ خود نبی اکرم خیص وہ حکومت ولانے کی کوشش کردی جو حضرت سلیمان عدیہ اسلام کی وعا کو وجہ سے خود نبی اکرم خیص نے بھی ایسی ایک لئے بہندنہ کی !!

نہیں مگریہ تو ان مؤلفین ہی کی کرامت ہے جنہوں نے تستری کوان کی وفات کے بعد بھی شخ جیلانی کا دیدار نصیب کروادیا .....!!

اس پرطرہ یہ کہ قلائد کے مترجم اور قلائد کا یہ حوالہ اپنی تصنیفات میں پیش کرنے والے عقیدت مند (مثلاً ضیاء اللہ قادری فی 'سیرت غوث الثقلین' ص ۱۲ اوغیرہ ) بھی کھی پہلی مارتے چلے جارہے ہیں اوران 'محققین' کو یہ بھی تو فیق نہیں کہ ایسی بے تکی باتوں کو لکھتے وقت ذراعقل وبصیرت کو بھی استعال کرلیں!!

استنادی حیثیت تو خوب واضح ہو چکی ہے اور اب ہی ہی واضح رہے کہ شخ کی جمله کرامات میں سے ننانو سے فیصد کرامتوں کا تعلق انہی دو کتابوں سے ہے اور انہی دو کتابوں کے مین سے ننانو سے فیصد کرامتوں کا تعلق انہی دو کتابوں سے ہے اور انہی دو کتابوں کے نانو سے فیصد واقعات وکرامات محض جھوٹ کا پلندہ ہیں جبکہ شخ کی کرامتوں پر منی دیگر کتابوں کی استنادی حیثیت تو ان سے بھی بدر جہا بدتر ہے بلکہ جواضا فی کرامتیں ان کے علاوہ کتابوں میں موجود ہیں، انہیں ہوائی فائز سے زیادہ کچھیں کہا جاسکتا۔

اب یہاں یہ سوال باقی ہے کہ اگر شخ کی ننانو سے فیصد کرامتوں کی کوئی اصلیت نہیں تو پھرایک فیصد کرامتیں جنہیں شیح کہا جا سکتا ہے، وہ کہاں ہیں؟ تواس سلسلے میں گزارش ہے کہ انہیں ، تراجم اور سیر ورجال کی کتابوں (مثلاً سیراعلام النبلاء از ذہبیّ، الطبقات الکبری ازشعرانی وغیرہ) میں سے تلاش کیا جا سکتا ہے۔ البتة ان کی بھی صحت پرقطعی تھم لگانے سے ازشعرانی وغیرہ) میں سے تلاش کیا جا ساتھا ہے۔ البتة ان کی بھی صحت پرقطعی تھم لگانے سے کہا ان کی اساد کی تحقیق از بس ضروری ہے گھرافسوں کہ شخ جیلانی پر لکھنے والوں میں سے کی نہیں آج تک اس کی زحمت گوارانہیں کی۔ بلکہ آپ کے نقیدت مندان سی سائی کرامتوں کواس انداز میں چش کر جے ہیں کہ جیسے پیشخ کی کرامتیں نہیں بلکہ ان سے کہا کہ کواس انداز میں چش کر جیسے پیشخ کی کرامتیں نہیں بلکہ ان کے مقارکل و نما لک مونے کے خوالہ سے انبیا کو بھی حاصل ملک 'ہونے کے خوالہ سے انبیا کو بھی حاصل نہیں ۔ (دیکھئے: سورۃ الاسراء: ۹۰ تا ۱۹۳)

### <u>شخ کے بعض تفردات</u>

ہمارے ہاں شخصیات پر تکھنے والے عموما اس بات کا خیال تو رکھتے ہیں کہ مطلوبہ شخصیت کے فضائل ومنا قب پر جہاں سے اور جو بھی رطب ویابس ملے،اسے باہتحقیق ہر و قلم کردیا جائے۔ گر اس بات کی طرف توجہ نہیں دی جاتی کہ زیر مطالعہ شخصیت کا غیر جانبدارانہ تجزیہ کرتے ہوئے ان حقائق کو بھی سامنے لا یاجائے جوان کی علمی وفکری لغزشوں کو اس برمشمتل ہو عملی کو تابیوں سے صرف نظر کرنا تو یقینا مستحسن ہے گرعلمی ونظریاتی لغزشوں کو اس لئے نظر انداز نہیں کیا جاسکا کہ کسی کے فضائل ومنا قب اورعلمی و جاہت سے متاثر ہونے والا شخص اس کی علمی وفکری لغزشوں کو بھی عین حق سمجھ کر اپنا لیتا ہے، اس لئے الیی چیزوں کی شانہ ہی ایک علمی وفکری لغزشوں کو بھی عین حق سمجھ کر اپنا لیتا ہے، اس لئے الیی چیزوں کی نشانہ ہی امانت کو آ گے متقل کرنے کے متر ادف ہے۔ امانت و دیانت کے انہی نقاضوں کے چیش نظر ذیل میں ہم اس حوالہ سے بچھ بحث کرنے کی جسارت کر رہے ہیں۔ نقاضوں کے چیش نظر ذیل میں ہم اس حوالہ سے بچھ بحث کرنے کی جسارت کر رہے ہیں۔ نشانہ می شخ الاسلام ابن تیمیہ کا جو تکہ نظر ہے وہ تو او پر بیان ہو چکا، تا ہم شخ الاسلام کے شاگر دِر شید حافظ ذہبی کے شخص عبدالقادر جیلائی کے بارے میں خیالات بچھائ طرح کے ہیں کہ

"وفي النجسملة الشيخ عبدالقادر كبير الشان وعليه مآخذ في بعض أقواله ودعاويه والله الموعد وبعض ذلك مكذوب عليه"(١)

" حاصل بحث یہ ہے کہ شیخ جیلائی بڑی اونجی شان کے مالک تھے گراس کے باوجود
ان کے بعض اقوال اور دعوے قابل مؤاخذہ اور کل نظر ہیں جنہیں ہم اللہ بی کے پر دکرتے
ہیں جب کہ بعض تو محض جھوٹ کا پلندہ ہیں جنہیں ان کی طرف منسوب کردیا گیا ہے۔ "
ہیں جب کہ بعض تو محض جھوٹ کا پلندہ ہیں جنہیں ان کی طرف منسوب کردیا گیا ہے۔ "
ہین جیلائی " کے وہ کون سے خیلات وفر مودات ہیں جو محل نظر ہیں ، اس کی تفصیل تو سے فیل فی جیل نظر ہیں ، اس کی تفصیل تو سے فیل فی بیان نہیں فرمائی ، تا ہم شیخ کی مطبوعہ کیا بوں سے مطالعہ سے ممکن ہے کہ ایسی

<sup>(</sup>١) سيراطام النطاء: (١٠٠ ١١٥٨)

کنی چیزیں سامنے آ جائیں۔ ویسے بھی انسان ہونے کے ناسطے خطاونسیان ایک فطرتی ہات ہے۔ جس سے سی بشرکو متنیٰ قرار نہیں دیا جا سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ راقم الحروف نے جب شخ کی بعض کثابوں کا غیر جانبدارانه مطالعہ کیا توشنے کے بعض ایسے تفردات بھی نظر سے گذر ہے۔ جن سے اتفاق ممکن نہیں۔ ان میں سے بعض تفردات کی نشاندہی تو راقم نے غیسیة السط البیس پراپنے حواشی میں کردی ہے۔ جبکہ بعض اہم تفردات کی نشاندہی ذیل میں کی جاتی ہے:

### شخ غنیة الطالبین میں فرماتے ہیں کہ

"قل بسم الله، اسم الذي أجرى الأنهار وأنبت الأشجار، اسم من عَمَّر البلاد بأهل الطاعة من العباد فجعلهم لها أو تادا كالجبال فصارت الأرض بهم لمن عليها كالمهاد فهم الأربعون الأخيار من الأبدال المنزهون الرب عن الشركاء والأنداد وملوك في الدنيا وشفعاء الأنام يوم التناد إذ خلقهم ربى مصلحة للعالم ورحمة للعباد" (1)

'' کہوبہم اللہ، یہاس ذات کا نام ہے جس نے دریا جاری کیے، درخت پیدا کیے، اپنے اطاعت شعار بندوں کے ساتھ شہر آباد کیے اوران بندوں کو بہاڑوں کی طرح او تا در میخیں، کیل ) بنایا، جن کی وجہ سے زمین اپنے باشندوں کے لیے فرش کی طرح ہوگئی ہے جالیس برگزیدہ بندے ہیں جنہیں اَبدال کہا جا تا ہے۔ یہ ابدال اللہ تعالیٰ کے شرکوں کی نفی کرتے ہیں۔ یہ ابدال دنیا کے بادشاہ اورروز قیامت ہوئے اللہ تعالیٰ کی پاکیزگی (بیان) کرتے ہیں۔ یہ ابدال دنیا کے بادشاہ اورروز قیامت سفارش کرنے والے ہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں کا کنات کی تہ ہیر کرنے اور بندوں پر لطف وکرم کرنے کے لیے پیدا کیا ہے۔'' (۱)

<sup>(</sup>۱) خنیة الطالبین (خارش ۲۲۲) ا (۲) [ نیز و کھئے: الغذیة متر جم از شمس بریلوی اص ۲۵۰) ا

مذكوره اقتباس ميں أدتاد وأقطاب وغيره كے حواله سے شخے نے جونكة نظر پیش كيا ہے، س کے ظاہری مفہوم کی کوئی الیمی توجیہ جس سے اس کی شرکیہ آمیزش بآسانی دور ہوسکے، ے راقم قاصر ہے، مگر اس بنیاد برمعاذ اللہ شیخ پر کوئی فتوی صادر کرنے کی بھی راقم اس لئے جسارت نبیں کرسکتا کہ ائمہ نقاد مثلا ابن تیمیہ، حافظ ذہبی، ابن حجرٌ، ابن رجبٌ وغیرہ نے ایسا نہیں کیا بلکہ اکثر وبیشتر نے شخ کے اہل النة اور سچے العقیدہ ہونے کی گواہی دی ہے اور ویسے بھی شخ جیلانی کے عقائد ونظریات کے حوالے ہے ہم بیثابت کرآئے ہیں کہ شخ صحیح العقید و مسلمان اور الله تعالیٰ کے بہت بڑے ولی تھے۔ اس لئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس ا قتباس کے بارے میں بیموقف اینایا جائے کہ بیشنج کی کتاب میں کسی اور نے شامل کر دیا ہوگا اور ویسے بھی یہ بات معقول ہے کہ جب بعض متعصبین نے احادیث وضع کرنے یا کت ا حادیث میں تح یف کرنے میں خوف خدا کالحاظ نہیں رکھا توشیخ کی کتاب میں ایس مات کا پیوندلگانے میں بیخوف ان کے لئے کیسے مانع ہوسکتا تھا۔ یا پھراس کی کوئی ایسی توجیہ تلاش كرنى جائي جاسي كابكار باقى ندرب اوراس كى توجيه يول بھى كى جاستى بىك ي متفذم صوفیا کے ہاں ابدال واقطاب کی اصطلاحات زیاد وعیاد کے محض درجات تفاوت کے ليمستعمل تھيں اليكن متاخر صوفيانے چندموضوع احاديث كى بنايرغوث، قطب، أبدال وغيره سے وہ اولیا مراولینے شروع کردیے کہ جنہیں ان کے زعم باطل میں اللہ تعالی نے کا کنات کے مختلف أموركا مختاروتكران بنايا بيدحالانكه بينظريه بنصرف واقعاتي حقائق كحفلاف ب بلكه اسلامی عقائد کے بھی صریح منافی ہے۔اس لیے قرین قیاس یہی ہے کہ شیخ جیلانی کے بال أبدال واوتاد ہے مراد وہی مفہوم تھا جومتقدم صوفیا سمجھتے تھے، نہ کہ وہ جومتا خرین کے مال معروف بوليا \_ والله اعلم!

اس کی مزیدتائیداس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ شخ نے اپنی اس کتاب "فینیة" میں ان

لوگوں کو' مفوضہ' سے منسوب کرتے ہوئے گمراہ قرار دیا ہے جو یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اللہ تعالٰی نے اپی کا کنات کا انتظام وانصرام مخلوق میں سے کسی کے سپر دکر رکھا ہے۔ اس لئے جب شیخ ایسے لوگوں کو گمراہ قرار دے رہے ہیں ، تو پھروہ بذات خودایسے عقائد ونظریات کسے اپنا سکتے ہیں؟!

شخفرات بي كه "ونؤمن بأن الميت يعرف من يزوره إذ اتاه و آكده
 يوم الجمعة بعد طلوع الفجر قبل طلوع الشمس"(!)

'' ہمارا ایمان ہے کہ مردہ کی قبر پرآنے والے کومردہ پہنچانتا ہے۔ جمعہ کے دان طلوع فجر کے بعد طلوع آفاب تک پیشنا خت اور زیادہ قوی ہوتی ہے۔''(۲)

ندکورہ بالاتفرد کی توجیہ ہے کہ شخ نے بعض ضعیف روایات کی بناپر ہے بات کہی ہے کیونکہ بعض ضعیف روایات کی بناپر ہے بات کہی ہے کیونکہ بعض ضعیف روایات میں بہی بات منقول ہے۔اس لئے زیادہ سے نیادہ اسے شخ کی عدم واقفیت پرمحمول کیا جائے گا۔اور یا در ہے کہ شخ ابن تیمیہ سے بھی ہے بات ممقول ہے کہ "ان المست بعرف من ینزودہ" (یعنی میت اسے بہچان لیتی ہے جومیت کی زیارت کے لئے (قبرستان) نیا تاہے) ""

حالانکدمیت کواس د نیا کے حوالے سے کوئی شعور نہیں ہوتا، تا ہم شیخ ابن تیمیہ کے اس موقف کی بھی و بی توجید کی جائے گی جوشنخ جیلائی کے حوالے سے ہم نے پیش کردی ہے۔

اللهم إنى أتوجه إليك بنبيك عليه سلامك نبي الرحمة يا رسول
 الله! إنى أتوجه بك إلى ربى ليغفرلي ذنوبي اللهم إنى أسئالك

<sup>(</sup>١) (غنية الطالبين:١٣٢١) (

<sup>(</sup>٢) (الغنية متر تبرشس بربلوي عن ١٦٥) [

<sup>(</sup> ۳ )الفتاه ي الكبري

بحقه أن تغفرلي وترحمني ..... "(1)

"یا اللہ! میں تیرے نبی علیہ السلام کے وسیلے سے جونبی الرحمہ تھے، تیری طرف رجوئ کرتا رجوئ کرتا ہوں۔ یا رسول اللہ! میں آپ کے وسیلہ سے اپنے رب کی طرف رجوئ کرتا ہوں کہ وہ میرے گناہ معاف فرمادے۔ یا اللہ! میں تیری نبی کے واسطے سے تجھ سے سوال کرتا ہوں کہ تو مجھ معاف کرد ہے اور مجھ پررحم فرما۔"

- ای طرح شیخ نے السفسنیة (نی ارص ۳۳۵۲۳) میں شہر جب میں نماز اور روز وں کے بہت سے فضائل ذکر کئے ہیں مگر شیخ نے اس ضمن میں جن روایات سے استشہاد کیا ہے، انہیں اہل علم نے موضوع قرار دیا ہے۔
- 5 ای طرح شیخ نے غنیۃ الطالبین (ج۲رص۲۹۵۳۳۳) میں ہفتہ کے مختلف دنوں اور راتوں کی بہت ی نفلی نمازوں کا بھی ذکر کیا ہے مگر بطور استشہاد جن روایتوں کو شیخ نے پیش کیا ہے، انہیں محدثین نے موضوع قرار دیا ہے۔

### علامه ابن تميد كرائے

شیخ کے ندکورہ تفردات میں سے پہلے دو کی پچھتو جیدراتم نے پیش کردی ہے تاہم دیگر تفردات کی تو جیداور تحقیق وظیق، میں دیگر غیر جانبداراہل علم کے سپرد کرتا ہوں لیکن اس گرزارش کے ساتھ کہ علائے سلف اور سچے اولیاء ومشائخ کے حوالہ سے شیخ الاسلام ابن تیمیہ کی اس نصیحت کو بھی مدنظر رکھیں:

"وكثير من مجتهدي السلف قالوا وفعلوا ما هو بدعة ولم يعلموا أنها سدعه إما الأحاديث ضعيفة ظنوها صحيحة وأما الآيات فهموا منها ما لم يرد منها وأما لرأي رأوه وفي المسألة نصوص لم تبلغهم وإذا اتقى الرحل

<sup>(</sup>١)[ (الغنية: قائس٣٦)]

ربه ما استطاع دخل في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لاَ تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوُ أَخُطَأْنَا ﴾ وفي الصحيح (مسلم؟ ٢٦١) أن الله قال: قد فعلت (١)

"سلف صالحین میں سے بہت ہے جہتدین سے بعض ایسے اقوال وافعال مروی ہیں جو بدعت کے زمرے میں شامل ہوتے ہیں۔ لیکن ان اہل علم نے انہیں بدعت سجھ کراختیار نہیں کیا تھا بلکہ انہوں نے یا تو انہیں ضعیف روایات کی بنا پر سیجھتے ہوئے اختیار کیا تھا کہ یہ روایات سیج ہیں۔ یا پھر انہوں نے بعض آ بات سے استنباط کرتے ہوئے ایسا کیا مگر ان کا وہ استنباط درست نہ تھا اور انہیں اس خاص مسلم میں بعض نصوص نہل سکیں (جن سے ان کی صیح رہنمائی ہو سکی تھی )۔ بہر حال جب کوئی مختص حتی المقدور اللہ تعالی کے خوف کو دل میں جگہ وے تو پھر وہ اس فرمانِ خداوندی میں شامل ہے: "اے ہمارے رہ !اگر ہم سے بھول وے کیا خطا سرز د ہوتو ہمارا مؤاخذہ نہ کرنا" اور سیح مسلم میں ہے کہ جب بندہ اللہ تعالی ہے دعا کرتا ہے تواللہ تعالی جو ابافر ماتے ہیں کہ میں نے تمہاری بات قبول کر لی ہے۔"



١١) (مجموعُ الفتاويُّ: ١٩١/١٩)

*i* 

.

باب 3

شخ جبلانی کی آڑ میں ایک نیادین!

| • |  |   |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  | ÷ |  |

# 📭 شيخ جيلاني ت كونغوث اعظم كهنا

نفس مسئلہ پر بحث سے پہلے ضروری ہے کہ لفظ ان خوف اعظم کے معنی و مفہوم پر ذراغور کرلیا جائے۔ 'غوث' عربی زبان کالفظ ہے جس کا معنی ہے 'مدذ۔ اگر اسے مصدر کے طور پر استعال کیا جائے تو پھراس کا معنی ہے 'مدد کرنے والے کو 'غسانسٹ' بر زن فاعل ) کہا جائے گا اور مدد ما بھنے والے کو 'مستغیث' یکین اگر مصدر کو بطور اسم فاعل استعال کیا جائے تو پھر 'غوث' مددگار کا معنی اداکر ہے گا اور شخ جیلانی کوغوث کہنے والے اس کا بہی مفہوم مراد لیتے ہیں۔ اس طرح لفظ 'اعظم' بھی عربی زبان میں بطور اسم تفضیل استعال ہوتا ہے جس کا معنی ہے' سب سے بڑا' ۔ گویا 'غوف اعظم' کا معنی ہوا ۔۔۔۔ 'سب سے بڑا مددگار' میں استعال کو تا ہو جو ابا بہی کہا گا کہ اللہ تعالیٰ ۔۔۔ بی تعلیم مسلمان سے بھی کریں گو وہ جو ابا بہی کہا گا کہ اللہ تعالیٰ ۔۔۔ بی تعلیم مسلمان سے بھی کریں گو وہ جو ابا بہی کہا گا کہ اللہ تعالیٰ ۔۔۔ بی تعلیم صرف اللہ تعالیٰ بی کے اختیار میں ہے۔ دی ہے کہ اللہ کے سوااور کوئی مددگار نہیں ، نفع و نقصان صرف اللہ تعالیٰ بی کے اختیار میں ہے۔ طور بر ثال چند آیات ملاحظ فرما 'میں۔

النَّصْرُ إلَّا مِنْ عِنْدِ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿ أَلِ عَمِ اللهِ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿ أَلَ عَمِ اللهِ اللهِ

- ② ﴿ وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيًا وَلاَ نَصِيرًا ﴾ (الاحزاب: ١٨)
  "اوروه أيي ليالله تعالى كسواكوكي مددگاراورهما يتي نبيس يا تيس كين "كين"
  - (البقره: ١٠٤) ﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيْرٍ ﴿ (البقره: ١٠٤) "اورتهارے لياللہ كسواكوئى جمايق اور مددگار نيس "
- ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنُ أُولِيَاءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِنُ دُونِ اللهِ ﴿ (الشورى:٢٣)
   "ان كوئى مددگاربيس جوالله تعالى سے الگ ان كى امداد كرسكيس۔"
- ﴿ وَإِنْ يَسْمُسَكُ اللّٰهُ بِضُرٌّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ
   فَلا رَادً لِفَضُلِهِ ...... ﴿ (بِوْس: ١٠٤)

''ادرا گرتمہیں اللہ تعالیٰ کوئی تکلیف پہنچائے تو بجزاس کے اور کوئی اس تکلیف کو دور کرنے والانہیں اورا گروہ تمہیں کوئی خیر پہنچانا جائے تو اس کے فضل کو بھی کوئی ہٹانے والا نہیں۔''

مندرجہ بالا آیات سے یہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ ہی حقیقی مددگار ہے جبکہ دیگر بہت می آیات میں نہ صرف غیراللہ کو پکار نے ،اسے مددگار سجھنے کی نفی کی گئی ہے بلکہ ایسا کرنے والے کومشرک ، ظالم اور عذاب کامستوجب قرار دیا گیا ہے ،مثلاً

﴿ وَلا تَدُعُ مِن دُونِ اللهِ مَالا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ
 إذًا مِّنَ الِظَّالِمِينَ ﴿ (بِإِنْ ١٠٢)

''اللد کوچھوڑ کرئسی اور کونہ پکارنا جو تہمیں نہ کوئی فائدہ پنچا سکے اور نہ کوئی نقصان پھراگر تم نے ایسے کیا (غیم اللہ کو پکارا) تو تم اس حالت میں خالموں میں سے بوجاؤ گے۔''

﴿ وَمَنُ أَصَلُ مِـمَّنُ يَلَدُعُوا مِن دُونِ اللهِ مِن لاَ يَسْتَجِيبُ لَـ لهُ إِلَى يَوْمِ اللَّهِ مَا فَا إِلْمَا فَ وَهُمُ عَنُ دُعَائِهِمُ غَافِلُونَ ﴿ (الاحقاف: ٥)

''اوراس سے بڑھ کر گمراہ اور کون ہوگا؟ جواللہ کے سوا انہیں پکارتا ہے جوتا قیامت اس کی پکار کا جواب نہیں وے سکتے بلکہ ووتو ان (پکارنے والوں) کی پکار ہے بھی بے خبر ہیں!''

### ایک شبه کا از اله:

کئی سادہ لوح بہاں بیاعتراض اٹھا دیتے ہیں کہ اگر غیر اللہ (انبیاء ورسل، اولیاء دمشائخ وغیرہ) سے مانگنا شرک ہے تو پھر اولا د، اپنے والدین سے، خاوند اپنی بیوی یا بیوی اپنے خاوند ہے، مزدور اپنے مالک، دوست اپنے دوستوں سے اشیا ہے ضرورت کا مطالبہ کیوں کرتے ہیں؟ اور دنیا میں کوئی انسان بھی ایبانہیں جو کسی نہ کسی معاملہ میں دوسرے سے مدد وتعاون کا مطالبہ نہ کرتا ہوا در اس طرح تو یہ تمام لوگ مشرک ہوئے ۔۔۔۔۔؟

یہاں دراصل ماتحت الاسباب اور مافوق الاسباب کوختلط کر کے خلط مبحث کیا گیا ہے حالانکہ جن کاموں کاتعلق ظاہری اسباب سے ہے، آئیس خود قرآن مجید کی روسے شرک قرار نہیں دیا جاسکتا اور فدکورہ بالا تمام مثالوں کا تعلق ظاہری اسباب سے بہجسے دوسر لفظوں میں ماتحت الاسباب بھی کہا جاسکتا ہے جبکہ غیراللہ سے استمد اداس وقت شرک کے زمرے میں داخل ہے جب ظاہری اسباب کی عدم موجود گی میں ان سے مدد ما تگی جائے، اسے بی میں دافل ہے جب ظاہری اسباب کی عدم موجود گی میں ان سے مدد ما تگی جائے، اسے بی مافوق الاسباب میں شار کیا جاتا ہے۔ مثلاً کسی زندہ یا فوت شدہ بزرگ سے آگر کوئی اولاد

مائے تو بیصری شرک ہے، اس لئے کہ اس کے پاس اولا دعطا کرنے کے ظاہری ابباب موجود نہیں گراولیا ومشائخ اور بالخصوص شخ جیلانی کوغوثِ اعظم کہنے والے بہی عقیدہ رکھتے ہیں کہ انہیں اللہ تعالی نے برطرح کے اختیارات سونپ رکھے ہیں حتی کہ کا نئات کی تقدیر بھی انہی کے ہاتھ میں تھا رکھی ہے اور انہیں گئ فیکٹوئ کی قدرت سے نواز رکھا ہے! بھی انہی کے ہاتھ میں تھا رکھی ہے اور انہیں گئ فیکٹوئ کی قدرت سے نواز رکھا ہے! ہمارے اس دعوی پریقین نہ آئے تو پھر شخ کی طرف منسوب درج ذیل واقعات کا کیا جواب ہمارے اس دعوی پریقین نہ آئے تو پھر شخ کی طرف منسوب درج ذیل واقعات کا کیا جواب

وردیت کام بین، کی والدہ ماجدہ حضور علی اور دیے کام بین، کی والدہ ماجدہ حضور علی خوث التقلین کے والد ماجد کی خدمت میں حاضر ہوتی بین اور عرض کرتی بین کہ حضور دعا فرما کیں میر بے لڑکا پیدا ہو۔ آپ نے لوح محفوظ میں دیکھا اور اس میں لڑکی مرقوم تھی۔ آپ نے فرما دیا کہ تیری تقدیر میں لڑکی ہے۔ وہ بی بی بیان کروائیں ہوئیں۔ راستہ میں حضور غوث اختم طے۔ آپ کے استفسار پرانہوں نے سازاما جرابیان کیا۔ حضور نے ارشاد فرمایا: جا تیر لے لڑکا ہوگا مگر وضع عمل کے وقت لڑکی پیدا ہوئی۔ وہ بی بی بارگا و غوجیت میں اس مولود کو لے کرآ کیں اور کہنے گئیں: حضور لڑکا ما تکوں اور لڑکی طے؟ فرمایا یہاں تو لا وَ اور کہر اہنا کرارشا وفر مایا یہاں تو لڑکا ہے یا لڑکی؟ دیکھا تو لڑکا تھا اور وہ بی شہاب الدین سہرور دی سے۔ آپ کے حلیہ مبارک میں ہے کہ آپ کی بیتان شل عور توں تے تیں ہے۔ (۱)

لورج محفوظ میں تثبیت کاحق ہے حاصل مردعورت سے بنادیتے ہیں غوث الماغواث کو '' ایک روز ایک عورت مصرانی شیخ عبدالقادر جیلانی قدس سرہ النورانی کی بارگا دِغوشیت کی بناہ میں حاضر بوکر عرض کرنے لگی کے حضور دعافر ما 'من

(۱) ( باغ فرووس معروف به گلز ار رضوی عس ۲۶ نیز دیکھنے مراہ تاغوث اعظم :ص ۸۱ ) [

كەللەتغالى مجھےاوا دعطافر مائے۔ آپ نے مراقبہ فرما كرلوج محفوظ كامشاہرہ فرمايا توپية جلا کہ اس عورت کی قسمت میں اولا دنہیں لکھی ہوئی تھی ۔ پھر آ پ نے بار گاہِ الٰہی میں دو بیوں کے لئے دعا کی۔ بارگاہ البی سے ندا آئی کہ اس کے لئے تو لوح محفوظ میں ایک بھی بیٹانبیں لکھا ہوا۔ آپ نے دو بیٹوں کا سوال کردیا۔ پھر آپ نے تین بیٹوں کے لئے سوال كياتو يهلي جيها جواب ملا بجرآب نے سات بيوں كاسوال كياتو نداآ كى: اے غوث! اتا عی کافی ہے، یہ بھی بشارت ملی کہ اللہ تعالی اس عورت کوسات اڑ کے عطافر مائے گا۔ (1) ۵ ''حضرت محبوب سجانی قطب ربانی غوث صمرانی حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی قدس سره النوراني كا ايك خادم انقال كركيا۔اس كى بيوى آه وزارى كرتى موئى آپ كى ہارگاہ میں حاضر ہوکرعرض کرنے لگی کہ حضور میرا خاوند زندہ ہونا جائے۔ آپ نے مراقبہ فرمایا اورعلم باطن ہے دیکھا کہ عزرائیل علیہ السلام اس دن کی تمام ارواح قبضہ میں کے کر آسان کی طرف جار ہا ہے تو آپ نے عزرائیل علیہ السلام سے کہا تھہر جائیں اور مجھے میرے فلاں خادم کی روح واپس کردیں تؤ عزرائیل علیہ السلام نے جواب دیا کہ میں ارواح كوظم اللي تحبض كركاس كى بارگاواللهيد من بيش كرتا مول توبيركيي موسكتا سے ك میں اس شخص کی روح تحقیے دے دوں جس کو مجکم اللی قبض کر چکا ہوں۔ آپ نے اصرار کیا مر ملک الموت نہ مانے۔ان کے ایک ہاتھ میں ٹوکری تھی جس میں اس دن کی ارواح مقبوضة هیں یہں قوت محبوبیت ہے ٹو کری ان کے ہاتھ سے چھین لی تو ارواح متفرق ہوکر ائے اپنے بدنوں میں چل گئیں۔عزرائیل علیہالسلام نے اپنے ربّ سےمناجات کی اور عرض کیا: الہی تو جانتا ہے جومیر ہے اور تیر ہے مجوب کے درمیان گزری ،اس نے مجھ کے

<sup>(</sup>۱) [ ( كرامات غوث اعظم ازمحم شريف نقشبندي: س٠ ٨١٠٨ ) [

آج کی تمام مقبوضہ ارواح چھین لیس ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ بوا: اےعزر اکیل! بے شک غوث اعظم میر امحبوب ومطلوب ہے تو نے اسے اس کے خادم کی روح واپس کیوں ندد ہے دی۔ اگر ایک روح واپس دے دیے تو اتنی روسیں ایک روح کے سبب کیوں واپس جا تیں۔ اگر ایک روح کے سبب کیوں واپس جا تیں۔ '(۱)

یادر ہے کہ مندرجہ واقعات بھی ای نوعیت کے ہیں جن کے بارے ہیں ہم شخ کی کرامات کے خمن میں واضح کرآئے ہیں کہ ان کی استفادی حیثیت تحت مجروح اور نا قابل اعتباد ہے۔ اس لئے ان کی عدمِ اثبات پردلائل کا طومار باند ھنے کی بجائے شخ کے عقیدت مندول سے صرف آئی گزارش کرنامقصود ہے کہ شخ جیلانی یا کسی بھی ولی، نی اور رسول کے بارے میں تقرف واختیار کے ایسے عقیدہ کی قرآن وسنت کی مؤحدانہ تجی تعلیمات قطعا اجازت نہیں دیتیں مگرافسوں ہے کہ ان اند ھے عقیدت مندوں پر جوالی جھوٹی کرامتوں کی آئی سادہ اوح مسلمانوں کی نصرف جیبوں پر بلکہ ان کے دین وایمان پر بھی ڈاکے ڈال رہے ہیں اور پھر ہمیں اس بات پر بھی جیرانی ہے کہ خودشخ جیلانی کی تعلیمات بھی ایسے غلط رہے ہیں اور پھر ہمیں اس بات پر بھی حیرانی ہے کہ خودشخ جیلانی کی تعلیمات بھی ایسے غلط نظریات کی فی کرتی ہیں جنہیں ایکے عقیدت مندوں نے ان کی طرف منسوب کر کے عملا ابنا رکھا ہے۔

<sup>(</sup>۱)[(الينا:ص٩٣،٩٢)]

# شخ جيلا في مغوث نهيس مين!

گذشته سطور میں ہم ثابت کر چکے ہیں کہ شیخ جیلانی کو نفو شِ اعظم 'سمجھنا نہ صرف قرآن وسنت کے خلاف ہے بلکہ خود شیخ کی موحدانہ تعلیمات کے بھی منافی ہے گراس کے باوجود آپ کے غانی عقیدت مند آپ کوغوث کہنے ہی پر مصر ہیں بلکہ ان عقیدت مندوں نے غوث، قطب، ابدال کے پس منظر میں دین اسلام کے متوازی ایک الگ دین وضع کررکھا ہے۔ مثلا کہا جاتا ہے کہ دنیا میں چارولی ایسے ہیں جنہیں 'اوتاد' کہا جاتا ہے۔ انہوں نے دنیا کے چاروں کناروں کوتھام رکھا ہے۔ (۱)

علاوہ ازیں سات اور ایسے اولیا ہیں جنہوں نے سات آسانوں میں سے ایک ایک آسان کا نظام سنجالا ہوا ہے انہیں ابدال کہا جاتا ہے۔(۲)

جالیس ولی ایسے ہیں جنہوں نے مخلوق کا بوجھ اٹھا رکھا ہے انہیں'نجا' کہا جاتا ہے اس

تین سود لی ایسے ہیں جولوگوں کے ساتھ شہروں میں رہتے ہیں۔(ایصاً:۱۱۱) ان سب پرایک بڑاولی ہوتا ہے جسے قطب اکبریاغوث اعظم کہا جاتا ہے اور سے ہمیشہ کہ کرمہ میں رہتا ہے۔ جبکہ دنیا میں جوآفت ومصیبت بھی پہنچتی ہے وہ ان سب اولیا ہے

<sup>(1) [ (</sup>اصطلاحات الصوفية لاكاشاني سي ٥٨)]

<sup>(</sup>٢)[ (بمعم الفاظ الصوفية از دُاكَمْ شرقاوي السهم)]

<sup>(</sup>٣) [ (اصطلاحات كاشاني عسمال) ]

ہور غوث اعظم کے پنجی ہے اور وہ اسے دور فرماتے ہیں۔ نعو فہ باللہ من فلک!

مندرجہ بالا گراہانہ عقائد ونظریات اسلام میں کیے آئے اور ان کی شرقی حیثیت کیا ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے مجموع الفتاوی (اار ۱۰۳،۲۳ مرس الر ۲۳۸، ۲۳۳ اور ۱۰۳،۲۷) وغیرہ کو ملاحظہ کیا جائے جہاں اس عقید ہے کوشخ ابن تیمیڈ نے کفر وشرک ہے تجبیر کیا ہے۔ علاوہ ازیں راقم بھی اپنے ایک مضمون المتوسل و الوسیلة مطبوعہ محدث لا ہور (ج ۲۳۳ رعدد ان سر ۲۳ تا ۲۳ مرس موث وابدال والی روایات کی کمزوری واضح کر چکا ہے۔ تاہم اس وقت صرف یہ بتانا مقصود ہے کہ شخ جیلائی جنہیں غوث اونظم کہا جاتا ہے، نے ساری زندگی بغداد ہی میں گزار دی، ان کا مولد و مذن بھی بغداد ہی ہے تو پھر جب غوث کی شرائط ان پر منطبق نہیں ہوتیں تو آئیس غوث اعظم کہنا چہ معنی دار د؟ علاوہ ازیں یہاں یہ موالات بھی پیدا ہوتے ہیں کہ شخ جیلائی کے بعد آج تک کون کون سے غوث دنیا میں گزرے ہیں؟ اور اس عقیدہ کا برچار کرنے والوں کے یاس بھی نہیں ہوتے میں کون صاحب غوث کے مقام پر فائز ہیں؟ یہا ہے۔ موالات ہیں جن کا جواب اس عقیدہ کا برچار کرنے والوں کے یاس بھی نہیں ہوتے میں کون صاحب غوث کے مقام پر فائز ہیں؟ یہا ہے۔ موالات ہیں جن کا جواب اس عقیدہ کا برچار کرنے والوں کے یاس بھی نہیں ہوتے میں کون صاحب غوث کے مقام پر فائز ہیں؟ یہا ہے۔ موالات ہیں جن کا جواب اس عقیدہ کا برچار کرنے والوں کے یاس بھی نہیں ہوتے ہیں کہ جوار کرنے والوں کے یاس بھی نہیں ہوتے ہیں کہ خوث کے دولوں کے یاس بھی نہیں ہوتے ہیں کون کون ہے خوث کی اس بھی نہیں ہوتے ہیں کرنے والوں کے یاس بھی نہیں ہوتے ہیں جو تو کر کر والوں کے یاس بھی نہیں ہوتے ہیں جوالات ہیں جن کا جواب اس

یہاں ہم ایک اور دلخراش حقیت کی بھی نشا ندبی کرتا جا ہیں گے کہ شخ جیلانی جن کے بارے میں یہ جھوٹے دعوے کئے جاتے ہیں کہ وہ زندگی بی میں نہیں بلکہ وفات کے بعد بھی اپنے مریدوں کی دیکھیری فرماتے اور و نیا ہے مصائب و آفات رفع کرتے ہیں ، کی اپنی تاریخ یہ بتاتی ہے کہ آپ کی وفات کے چند بی سال بعد ناصرالدین کے وزیر ابوالمظفر جلال الدین عبداللہ بن یونس بغدادی نے آپ کے مکان (روضہ) کومسار کرکے آپ کی اولا وکو وربدر کردیا حتی کہ آپ کی قبر تک کھود ڈالی اور آپ کی مڈیاں وریائے وجلہ کی ابروں میں بھینک دیں اور کہا کہ 'نیدوقف کی زمین ہے، اس میں سی کا بھی فن کیا جانا جا بڑنہیں۔'' ( ا

دیں اور کہا کہ'' بیوقف کی زمین ہے،اس میں کسی کا بھی دفن کیا جانا جائز نہیں۔''<sup>(1)</sup>

اس واقعدے چنداہم باتیں معلوم ہو کیں:

ایک توبید کمشخ جیلائی کوکائنات میں تصرف کی قدرت نہیں تھی۔ ورنہ آپ
اپنی قبر اوز لاش کی اس طرح بے حرمتی کو برداشت نہ کرتے ہوئے بروقت اس کا انسداد
کرتے۔

آپ قبرمیں زندہ نہیں تھے۔

آپ کی بوسیدہ ہڑیاں دریائے دجلہ میں بہا دی گئیں، اس لئے اب بغداد
 میں آپ کے نام کا جو مزار ہے وہ محض فرضی قبر ہے۔

سیکن افسوس ان اندھے عقیدت مندوں پر جنہوں نے اس سے نفیحت حاصل کرنے کے بیکن افسوس ان اندھے علی کررکھے ہیں کہ

با دو شابی بار دو عالم شخ عبد القادر بست سرور اولاد آدم شخ عبد القادر بست آف تاب و باه تاب و باه تاب و عبد القادر بست زیر یانی شخ عبد القادر بست زیر یانی شخ

'' دونوں جہانوں کے بادشاہ شخ عبدالقادر ہیں، بی آ دم کے سردار شیخبد القادر ہیں، شمس وقمر، عرش، کری اور قلم (بیسب) شخ عبدالقادر کے پاؤں تلے ہیں''۔ل ظھف آبین کئے۔ علی مف

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے مااحظہ موشذرات الذہب (۳۱۳،۳۱۳)، النجوم الزاہرۃ (۱۳۲۶) الزبل علی الروضتین لائی شامہ (سر۱۱) فودش کے مقیدت مندول نے بھی اس واقعہ کوفل کر کے اس کی صحت کوشلیم کیا ہے۔ دیکھئے: قلائد الجوام (ص ۲۰۱) اورغوث الثقلین (ص۲۰۳)۔

ملاوہ ازیں اگریشن جیلانی واقعی غوث تھے تو پھر انہوں نے سقوطِ بغداد کے موقع پر امریکی فوج کے خلاف مظلوم عراقی مسلمانوں کی مدد کیوں نہ کی۔ بلکہ حقیقت سے کہ ان کی بمباری سے یشخ خودا پنے فرضی مزار کو بھی نہ بچا سکے تو پھر آپ دوسروں کی مدد کے لئے کیسے آگئے ہیں؟

عرصہ دراز تک عراق میں رہائش اختیار کئے رکھنے والے ایک پاکتانی دوست نے بنایا کہ جس قدر شخ جیلائی کے نام پر پاکستانی عقیدت مندغلو کاریوں کا مظاہرہ کرتے ہیں ہاں کاعشر عشیر بھی بغداد میں دکھائی نہیں دیتا۔ بلکہ وہاں تو ''یاغوث'' کہنا بھی قانو نا جرم ہے!!

**⑤....**€

# و يا عبد القادر شيئا لله اور صلاة غوثيه كا حقيقت صلاة غوثيه كا حقيقت

یباں اس غلط نبی کو دور کرنا بھی ضروری ہے جوبعض عقیدت مندوں نے پیدا کرر کھی ہے کہ' خود شیخ جیلانی نے پیدا کر رکھی ہے کہ' خود شیخ جیلانی نے بیعلیم دی تھی کہ مشکلات کے وقت مجھے پکارا کرومیں زندگی میں بھی اور بعداز حیات بھی تاقیامت تمہاری سنتا اور مددکر تار ہوں گا۔'

اس سلسلہ میں آپ کی طرف جوجھوٹی ہاتیں منسوب کی جاتی ہیں ،ان میں سے بطورِ موندایک جھوٹ ملاحظہ فرمائیں:

''شخ نے فرمایا کہ جوکوئی اپنی مصیبت میں مجھ سے مدد چاہے یا مجھ کو پکار ہے تو میں اس کی مصیبت کودور کروں گا اور جوکوئی میر ہے توسل سے قدائے تعالیٰ سے اپنی حاجت روائی علیہ علیہ کو پورا کر ہے گا۔ جوکوئی دور کعت نماز پڑھے اور مررکعت میں سورۃ فاتحہ کے بعد گیارہ دفعہ سورۃ اخلاص یعنی قل بوالقدا حد پڑھے اور سلام بھیر نے کے بعد گیارہ مرتبہ درود شریف پڑھے اور مجھ پر بھی سلام بھیج اور اس وقت اپنی حاجت کا مہمی کے بعد گیارہ مرتبہ درود شریف پڑھے اور مجھ پر بھی سلام بھیج اور اس وقت اپنی حاجت کا مہمی کے بعد گیارہ مرتبہ درود شریف پڑھے اور مجھ پر بھی سلام بھیج اور اس وقت اپنی حاجت کا بام بھی اور ان شاء القد تعالیٰ اس کی حاجت پوری ہوگی۔ بعض نے بیان کیا ہے کہ اس کی حاجت کو بیان کیا جہ کہ دس کے بیان کیا جہ کہ دس کے اور اپنی حاجت کو بیان کیا جہ تھی کہ دس کرے اور بعض کہتے تیں کہ مند رجہ ذیل دوشعہ وال کو بھی پڑھے۔

﴿ رَجْمُهُ الشَّعَارِ '' کیا مجھ کو پچھ نگدی پہنے سکتی ہے جبید آپ میر اذخیرہ ہیں اور کیا دنیا میں مجھ پرظلم ہوسکتا ہے جبکہ آپ میرے مددگار ہیں۔ بھیئر کے محافی نصوصا جبکہ وہ میرامدہ گار ہو، ننگ وناموس کی بات ہے کہ بیابان میں میر اونٹ کی ری کم ہوجائے۔) '(۱) ،بھجة الأسوار میں ہے کہ

'' بھرعراق (بغداد ) کی ست میرانام لیتا ہوا گیارہ قدم چلے۔''

### نقدوتبصره

- اؤل توبیہ واقعہ ان کتابوں ہے ماخوذ ہے جن کی استنادی حیثیت کے حوالہ ہے ہم ہیہ
   ثابت کی چکے ہیں کہ وہ قابل اعتماد نہیں ہیں۔
- اگر بالفرض شیخ نے یہ بات خود فرمائی بھی ہوتو تب بھی اس برعمل اس لئے نہیں کیا جاسکتا کہ یہ قرآن وسنت کے صرح خلاف ہے۔
- قی الحقیقت به بات خودشیخ کی مؤحدانه تعلیمات کے منافی ہے کیونکه شیخ تو بیفرماتے ہیں

"أخلصوا ولا تشركوا وحدوا الحق وعن بابه لا تبرحوا سلوه ولا تسئلوا غيره استعينوا به ولا تستيعنوا بغيره توكلوا عليه ولا تتوكلوا على غيره"

''اخلاص پیدا کرواورشرک ندکرو، حق تعالیٰ کی توحید کاپرچار کرواوراس کے درواز بے مند ندموڑ و۔ای خدا ہے سوال کرو،کسی اور ہے مند ندموڑ و۔ای خدا ہے سوال کرو،کسی اور ہے سوال ندکرو،ای سے مدد ما تگو،کسی اور ہے مدد ندما تگو،ای پرتو کل واعتماد کرواورکسی پرتو کل ندکرو۔''(۳)

<sup>(</sup>۱) ( قالدالجوام مترجم بص۱۹۲)

<sup>(107)(</sup>r)

<sup>(</sup>٣)(الفتح الرباني بمجلس ٢٨ برص ١٥١)

# ہ شخ جیلانی "کے نام کی گیار ہویں م

گیار ہویں کی حقیقت واصلیت واضح کرنے سے پہلے سردست بیدواضح کرناضروری ہے کہ گیار ہویں کے کہتے ہیں؟ ضیاءاللہ قادری صفیہیں کہ

"الكاربوي شريف درحقيقت حفرت سركارمحبوب سجاني، قطب رباني غوث اعظم شخ عبدالقادر جيلاني كي روح پرفتوح كوايصال تواب كرنا ہے ـ "(۱) اسى طرح خليل احمد رانا "كيار ہويں كيا ہے؟ "ميں لكھتے ہيں كہ

''موجودہ دور میں ایصال ثواب کے پروگرام مختلف ناموں سے جانے اور پہچانے جاتے ہیں جن میں ایک نام' گیار ہویں شریف' کا بھی آتا ہے۔حضور خوث اعظم سیدنا عبدالقادر جیلانی " سے عقیدت و محبت کی وجہ سے ہر اسلامی مہینے کی گیار ہویں تاریخ کومسلمان اسکیلے یا اسم ہوکر آپ کی روح کوایصال ثواب کرتے ہیں۔گیار ہویں تاریخ کو ایصال ثواب کرنے کی وجہ سے اس ایصالی ثواب کا نام ہیں۔گیار ہویں مشہور ہوگیا ہے۔''(۱)

اس کے علاوہ بھی اس کے ئی پس منظر بیان کیے جاتے ہیں بہر حالمذکورہ اقتباسات سے بیتو معلوم ہو گیا کہ گیار ہویں شیخ جیلانی کی روح کوایصال تواب کے لئے منائی جاتی

<sup>(</sup>۱)[ (غوث الثقليين: سي ۲۱۷)

<sup>(</sup>۲) (ص:۳)

ہے۔ تاہم عوام اسے محض ایصال تو اب بی نہیں سمجھتے بلکہ اس سے بھی آ گے شنخ کوغوث اعظم ، مختار کل ، مشکل کشا، حاجت روااور بگڑی بنانے والا سمجھتے ہوئے آ پ کے نام کی نذرو نیاز کے لئے اس کا اہتمام کرتے ہیں۔ اور نہ صرف یہ کہ ہرسال اس کا اہتمام کیا جا تا ہے بلکہ وقافو قااور بالخصوص ہر ماہ چا ندکی گیارہ تاریخ کو بھی ایک عرصہ سے اب اس کا اہتمام کیا جا رہا ہے اور اسے چھوٹی گیار ہویں سے جبکہ سالانہ گیار ہویں کو بڑی گیار ہویں سے موسوم کیا جا تا ہے۔

گیار ہویں خواہ ایصال تواب کے لئے ہویا نذر و نیاز کے لئے بہر دوصورت شرعی اعتبار ہےاس کے جواز کی کوئی دلیل نہیں ، جیسا کے مندرجہ تفصیل سے واضح ہے:

# نذرونیاز کی نیت سے گیار ہویں

نذر بنیادی طور پرعر بی زبان کالفظ ہے اردو میں اس کا ترجمہ منت 'اور فاری میں 'نیاز' کیاجا تا ہے۔ بیدراصل عبادت کی وہ شم ہے'' جسے کوئی شخص اپنے اوپرلازم کرلیتا ہے۔''(۱) جیبا کہ مولا ناوحیدالز مان قاسمی رقم طراز ہیں کہ

''نذر، منت وہ صدقہ یا عبادت وغیرہ جواللہ کے لئے اپنے اوپر لازم کیا جائے اور اپنے مقصد کی تکمیل پراسے ادااور پورا کیا جائے۔''

اوراس بات میں دورائے نہیں ہوسکتیں کہ عبادت خواہ وہ کسی بھی نوعیت کی ہو( زبانی ، مالی ، بدنی ) ، وہ اللہ کے علاوہ کسی اور کے لئے جائز نہیں اور نذرو نیاز کے بارے میں خود اللہ تعالیٰ نے حضرت مریم کو پیطریقة سکھایا:

وَ فَقُولِيَ إِنِّى نَذَرُتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنَّ أَكُلَمُ الْيَوْمُ إِنْسَيَا ۗ (مِ يَمَ ٢٦) (۱) [ (فيروز اللغات: ٩ ٢٥)] (٢) [ (القاموس الوحيد: ١٦٣٠)] ''نو کہد ینا کہ میں نے اللہ رحمٰن کے نام کاروز ہان رکھا ہے کہ میں آج کسی شخص سے بات نہ کروں گی۔''

علاوہ ازیں حضرت مریم کی والدہ کی نذر کا تذکرہ بھی قرآن مجیدنے اس طرح کیا

ے:

﴿ رَبِّ إِنَّىٰ نَذَرُتُ لَكَ مَا فِي بَطُنِي مُحَرَّمًا فَتَقَبُّلُ مِنَّى ﴾

''اے میرے رب! میرے پیٹ میں جو کچھ ہے، اسے میں نے تیرے نام آزاد

کرنے کی نذر مان رکھی ہے لہٰذاتو میر کی طرف ہے (یہ) تبول فرما۔''(آ لِعمران ہیں)

معلوم ہوا کہ نذر و نیاز اور دیگر عبادات کے لاکق صرف اور صرف اللہ تعالیٰ ہی کی

ذات ہے۔ کفارِ مکہ چونکہ غیر اللہ کے لئے نذرو نیاز کرتے تھے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان

کے اس فعل کو شرک قرار دیا ہے۔ (دیکھئے المائد ق: ۱۰۳۱، الانعام: ۱۳۱۱) جبکہ ایک صحیح

مدیث سے یہ بات ثابت ہے کہ ایک شخص محض اس وجہ سے جہنم میں داخل کیا گیا کہ اس نے

غیر اللہ کے لئے ایک کھی کا چڑھا واونذرانہ چیش کیا تھا۔ (حلیۃ الاولیاء: ۱۳۲۱) مگرافسوں

ان لوگوں پر جو بکروں کے بحرے اور دیگوں کی دیکے غیر اللہ کی نذر کرنے کے باوجود یہ بیجھئے

ہیں کہ میں جہنم کچھنہ کہاگی۔

علاوہ ازیں یہ بات بھی یا در ہے کہ تمام فقہانے غیر اللہ کے لئے نذرو نیاز کوحرام قرار دیا ہے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) مثلاً ويكھئے:الردْ المحتار علی الدرالحقار:۲ر۱۲۸، البحرالرائق:۲۹۸، قباوی عالمگیری (:۱۲۲)

## ایصال تواب کے لئے گیار ہویں شریف!

مُردوں کے لئے ایصالی تواب کی اصطلاح ہمارے ہاں بڑی معروف ہو چکی ہے۔ اس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ کوئی بھی نیک عمل کر کے اس کا تواب خود حاصل کرنے کی بجائے کسی مخصوص میت کو پہنچا دیا جائے۔ بلکہ اس کے لئے یہ لفظ بھی ہو لے جاتے ہیں کہ''یا اللہ! ہمارایہ قرآن پڑھنے ، یاصد قد کرنے کا تواب فلاں فلال میت کو پہنچا دے۔''

حالانکہ خیرالقرون میں نہ ایسی کوئی اصطلاح کہیں دکھائی دیتی ہے اور نہ تو اب' بلٹی''
کرنے کا ایبا کوئی طریقہ ان میں رائج تھا۔ تاہم یہ بات ضرور ہے کہ بعض نیک اعمال
کا تو اب یا فائدہ میت کو ضرور ہوتا ہے۔ لیکن اول تو یہ وہی مخصوص اعمال ہیں جن کا شریعت
میں تذکرہ موجود ہے ، ان کے علاوہ اور کوئی ایباعمل نہیں کیا جاسکتا جو شریعت سے ٹابت نہ
ہو۔

اوردوم یہ کہ ان پر ایصال تو اب کا لفظ بولنا مناسب معلوم نیں ہوتا بلکہ ان کے لئے

"انفاع میت" کے لفظ زیادہ مناسب اور حقیقت کے ترجمان ہیں۔ کیونکہ بعض چیزوں کا
میت کو فائدہ تو ہوتا ہے گر تو اب نہیں ہوتا۔ مثلا میت کے ذمہ اگر قرض ہوتو اس کی طرف
ہے کو فی شخص یہ ادا کرد ہے تو میت کو اس کا فائدہ تو ضرور ہوگا کہ اس کی جواب دبی ہے میت
کو قیامت کے روز چھٹکا رامل جائے گا۔لیکن اس قرن کی ادائیگی کا تو اب میت کونیس بلکہ
اس زندہ شخص بی کو ہوگا جس نے رقم خرج کی ہے۔ علاق ہ ازیں ہے بات بھی یا در ہے کہ ائمہ

سلف نے بھی اس سلسلہ میں ایصال تواب کی بجائے انتفاع میت کے الفاظ کو استعال کیا ہے۔ آئندہ سطور میں مزید تفصیل کے لئے ہم غیر جانبدارانہ طور پران تمام صورتوں کی نشاندہی کردیتے ہیں جن سے میت کو کسی نہ کسی طرح فائدہ اور تواب پہنچتا ہے۔ اور ان صورتوں کا جواز بھی قرآن وحدیث سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے۔ گریا درہے کہ ان میں گیار ہویں کسی طرح بھی داخل نہیں ہے!!

#### 0رعا:

کوئی بھی مسلمان جوتو حید وایمان کی حالت میں فوت ہوا ہواس کے لئے مغفرت کی دعا کی جاسکتی ہے۔ جیسا کہ درج ذیل دلائل سے ثابت ہوتا ہے:

• والذين جاؤوا من بعدهم يقولون ربنا اغفرلنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولاتجعل في قلوبنا غلاللذين امنواربنا انك رءوف رحيم [الحشر-١٠]

''اور جولوگ ان (اہل ایمان) کے بعد آئے ،وہ کہتے ہیں اے ہمارے رب ہمیں بخش وے اور ہمارے ان بھائیوں کو جوایمان کے ساتھ ہم سے پہلے گزر چکے میں اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لیے کینہ نہ بنا اے ہمارے پروردگار بلاشہ تومشفق مہربان ہے۔''

اس آیت ہے معلوم ہوا کہ فوت شدگان کے لئے کوئی بھی مسلمان مغفرت کی دعا کر سکتا ہے۔اسی طرح میہ بات درج ذیل حدیث ہے بھی ثابت ہوتی ہے:

عن عائشة : ان النبي المسلك كان يخوج الى البقيع فيدعوا لهم فسالته عائشة عن ذلك فقال انى امرت ان ادعولهم

<sup>(</sup>۱) [منداحم:۲۵۲]

''عائشہ ُقرماتی ہیں کہ نبی کریم علقہ جنت اُبقیع کی طرف نکلا کرتے اور وہاں مدفون مردوں کے لیے دعا کرتے تھے۔حضرت عائشہ "نے آپ سے اس کے بارے میں پوچھاتو آپ نے فرمایا: مجھےان کے لیے دعا کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔''

#### صدقه جاريه

صدقہ جاریہ ہے مرادوہ نیک کام ہیں جن کا تواب آدمی کووفات کے بعد بھی ملتارہتا ہے مثلا اللہ کی زاہ میں کسی چیز (گھر، ہمپتال ہمبیل وغیرہ) کو وقف کر دینا ،اور جب تک وہ چیز موجود رہے گی تب تک اسے وقف کرنے والے کو تواب پہنچتار ہے گا۔اس کے دلائل درج ذیل ہیں:

حضرت ابوهريرة عمروى بكرسول التعليك فرمايا:

"اذامات الانسان انقطع عنه عمله الا من ثلاثة الا من صدقة جارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعو له "(1)

"جب آدمی مرجاتا ہے قواس کا عمل اس مے مقطع ہوجاتا ہے گرتین چیزیں ہیں (جن کا فائدہ اسے مرنے کے بعد بھی ہوتار ہتا ہے )ا۔ صدقہ جاریہ ۲۔ علم جس سے نفع حاصل کیا جاتا ہے یا ۳۔ نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرتی ہے۔ "
حضرت ابوھریہ " بی سے مروی ہے کہ رسول التعلیق نے فرمایا:

"ان مسما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته علما علمه ونشره وولدا صالحا تركه ومصحفا ورثه اومسجدا بناه او بيتا لابن السبيل بناه او نهرا اجراه اوصدقة اخرجها من ماله في صحته من بعد موته "(٢)

ر()[مسلم كتاب الوصية باب مايلحق الانسان من الثواب بعدوفاته (۱۲۳۰م)] (۲)[ابن ماجه المقدمه باب ثواب معلم الناس الخير (۲۴۲) ابن خزيمه (۲۴۹۰) شعب الايمان يحقى (۳۳۴۸) صحيح الجامع الصغيرللا لبائي (۲۲۳۱)]

"بلاشبهمومن آ دمی کواس کے عمل اور نیکیوں سے اس کی موت کے بعد بھی جو

فائده ملتار بتا ہاس میں یہ چیزیں شامل ہیں:

ا۔ایباعلم جس کی اس نے تعلیم دی اور اسے نشر کیا

۲\_اورنیک اولاد

س۔اور مصحف ( قرآن ) جواس نے ور ثذکے لیے چھوڑا۔

سم ۔ یا جواس نے متحد تغییر کی

۵- پامسافرخانهٔ غیرکیا

۲۔ یا نہر جاری کی

ے۔ یا اپنی زندگی اور تندر تی میں اپنے مال سے صدقہ نکالا اسے مرنے کے بعد بھی ان کا جرماتارہے گا۔''

### الله كى راه ميں يهرے كى حالت ميں فوت ہونے والے كا اجر

یادر ہے کہ اللہ کی راہ (جہاد) میں پہرے کی حالت میں فوت ہونے والے کا اجر بھی تا قیامت جاری کردیا جاتا ہے۔جیسا کہ درج ذیل روایت سے ثابت ہے۔

عن سلمان قال سمعت رسول الله عَلَيْكَ : رباط يوم وليلة خير من صيام شهر رمضان وقيامه وان مات جرى عليه عمله الذى كان يعمله واجرى عليه رزقه وامن الفتان "(!)

"سلمان فاری فی نے کہامیں نے اللہ کے رسول اللہ کو کہتے ہوئے سنا: اللہ کی راہ میں ایک دن اور ایک رات سرحدوں کا پہرہ دینا ایک مہنے کے روز وں اور قیام سے

(۱)[مسلم كتاب الاماره باب فضل الرباط في سبيل الله عزوجل (۱۹۱۳،۱۹۳) مندا في عوانه (۱۹۱۳،۱۹۳) مندا في عوانه (۱۹۳٬۹۳۵) ابن حبان (۱۳۳٬۹۳۵) نبائي كتاب الجهاد باب فضل الرباط (۲-۹۹) مشكل الآثار (۱۰۲٬۳۱۷) ابن حبان (۲۰۲۰) طبراني كبير۲-۳۲۷ (۲۱۵۸) متدرك عاكم (۲۰۲۰)

بہتر ہے اور اگر وہ مرگیا اس کا وہ عمل اس پر جاری رہے گا وہ جو کرتار ہا۔اور اس یراس کارزق وبدلہ جاری کردیا جائے گا اوروہ فتنے ہے حفوظ ہوگا۔''

### <u> مت کاطرف سے صدقہ:</u>

اگرمیت کی اولاداس کی وفات کے بعداس کی طرف سے صدقہ کرے تو اس فوت شدہ کواس کا ثواب پنچنا ہے۔جیسا کہ حضرت عائشہ سے مروی ہے:

ان رجلا قال للنبى مليك ان امى افتلتت نفسها و اراها لو تكلمت تصدقت افاتصدق عنها ؟قال نعم تصدق عنها "(١)

"ایک آدی نے بی اللے سے کہا کہ میری ماں اچا تک فوت ہوگئ ہے۔ میراخیال ہے اگر وہ مرتے وقت بات کر علی تو ضرو رصدقہ کرتی کیا میں اس کی طرف سے صدقہ کردوں؟ آپ نے فرمایا: ہاں تو اس کی طرف سے صدقہ کر۔"

اس طرح حفرت عبدالله بن عباس سے مروی ہے:

"ان رجلاقال لرسول الله عَلَيْتُهُ ان امة تو فيت اينفعها ان تصدقت عنها ؟قال نعم قال :فإن لى مخرافا فإنا اشهدك انى قس تصدقت به عنها "(٢)

"ایک آ دمی نے رسول التعالیہ ہے کہا کہ اس کی مال فوت ہوگی ہے اگر میں اس کی طرف سے صدقہ کروں کیا اسے نفع ہوگا؟ آپ نے فرمایا ہاں ،تو اس آ دمی نے کہا میر ۱

<sup>(</sup>۱) بخاری كتاب الوصایا باب مایستجب كمن تونی فجاة ان یتصدقوا عنه وقضاء النذورعن ا نمیت (۱۲۸۸،۱۲۵۱) ابودا و دركتاب الوصایا (۲۸۸۱) مسلم كتاب الزكاة باب وصل ثواب الصدقة عن ا نمیت الید (۵۱-۱۰۰۳)]

<sup>(</sup>۲) بخاری کما ب الوصایا (۲۵۲،۱۲۷۵۹۲۰۲۷) ابو واؤد کماب الوصایا (۲۸۸۲) ترفدی کما ب الز کان (۲۲۹) نسائی (۲۵۲،۲۵۲) بیمتنی (۲۸۸۰)]

اکے پھل دار باغ ہے میں آ بوگواہ بناتا ہوں میں نے دہ باغ اس کی طرف سے معدقد کر دیا''

میت کی طرف سے صدقہ کرنے کے حوالہ سے بیدواضح رہے کہ صرف اولا دہی اپنے والدین کی طرف سے ایصال تو اب کے لئے صدقہ کر سکتی ہے۔ البتہ دیگر افراد کے میت کی طرف سے صدقہ کرنے کی کوئی دلیل نہیں۔ (۱)

### **⑤**میت کی طرف سے حج کرنا:

میت کی طرف ہے اگر جج کیا جائے تو میت کا یہ فرض ادا ہوجا تا ہے جیسا کہ حضرت عبداللہ بن عباس روایت کرتے ہیں کہ

"ان امراً ق من جهینة جاء ت الی النبی عَلَیْنَ فقالت : ان امی نذرت ان تحم حتی ماتت افاحج عنها ؟قال نعم ،حجی عنها ارأیت لو کان علی امک دین اکنت فاضیته؟اقضو االله فالله احق بالوفاء "(۲)

"جبینہ قبیلے کی ایک عورت نبی اکرم اللے کے پاس آئی۔اس نے کہا: میری مال نے جج کی نذر مانی تھی یہاں تک کہ وہ فوت ہوگئ ہے اس نے جج نبیس کیا۔ کیا میں اس کی طرف سے جج کروں؟ آپ نے اس سے جج کروں؟ آپ نے اس سے بچ کروں؟ آپ نے اس سے بچ کروں؟ آپ نے اس سے بچ کروں؟ تبہاری ماں پراگر قرض ہوتا تو کیا تم ادانہ کرتی ؟ (جس طرح قرض بندوں کا حق ہوا دانہ کرتی اور اسے اداکرنا ضروری ہے اس طرح) اللہ کاحق اداکرو۔اللہ دفاکا زیادہ حقد اد ہے۔"

<sup>(</sup>۱) [تفصيل كے لئے دليمين (نيل الاوطار:٣٠٥٠١)]

<sup>(</sup>۲) بخاری کتا ب جزاء الصید باب الحج والند ورعن المیت (۱۸۵۲) نسائی کتاب المناسک (۲۸۳۱) نسائی کتاب المناسک (۲۲۳۱،۲۷۳۲)

#### میت کی طرف سے قربانی

اس مسئلہ میں اہل علم کا اختلاف ہے بعض اہل علم تو جج پر قیاس کرتے ہوئے اسے جائز قرار دیتے ہیں جبکہ بعض اس کے جواز کے قائل نہیں۔

# <u> میت کی طرف سے روز وں کی ادائیگی:</u>

اگرمیت کے ذمہ نذر کے روزے رہ جائیں تو اس کے اولیا اس کی طرف سے بیہ روزے رکھ سکتے ہیں۔جیسا کہ حضرت عائشہ صدیقہ میں سے مروی ہے کہ رسول التعلقیۃ نے فرمایا:

"من مات وعليه صيام صام عنه وليه "(١)

''جوآ دی مرجائے اور اس کے ذیے روزے ہوں تو اس کی جانب ہے اس کا ولی روزہ رکھے۔''

عبدالله بن عباس دوايت كرتے ہيں كه

"جآء ت امرأة الى رسول الله عليه فقالت يارسول الله ان امى ماتت وعليها صوم نذر افاصوم عنها قال: ارأيت لو كان على امك دين فقجيته اكان يؤدى ذلك عنها ؟فقالت نعم ،قال: فصومى عن امك "(٢) معليها كان يؤدى ذلك عنها ؟فقالت نعم ،قال :فصومى عن امك "(٢) معليه كياس آئى ـ اس ني كها: الماللة كرسول ميركامال المساحدة عنها كياس آئى ـ اس ني كها: الماللة كرسول ميركامال

"ایک عورت نی اکرم اللہ کے پاس آئی۔ اس نے کہا: اے اللہ کے رسول میری مال فوت ہوگئ ہے اور اس کے ذھے نذر کے روزے ہیں کیا میں اس کی طرف سے روزے

<sup>(</sup>۱) بخارى كتاب الصوم إب من مات وعليه صوم (۱۹۵۲) مسلم كتاب الصيام باب قضاء الصيام عن ا ليت (۱۵۳) ابو داؤر كتاب المصيام باب فيمن مات وعليه صيام (۲۲۰۰) يحقى (۲-۲۷۹) منداحمد (۲۹-۱)

<sup>(</sup>٢) إمسلم كتاب الصيام باب قضاء الصيام عن الميت (١٥٦،١٥٦) بخارى كتاب الصوم باب من مات وعليه صوم (١٩٥٣)]

ر کھوں۔ آپ نے فرمایا: مجھے بتا وَاگر تمہاری ماں پر قرض ہوتا تو تُو اسے اوا کرتی ؟اس نے کہا جی ہاں!: آپ نے فرمایا کہ تواپی ماں کی طرف ہے روزے رکھ۔'' عبداللہ بن عباسؓ ہے مروی ہے کہ

"ان سعد بن عبادة استفتى رسول الله: فقال ان امى ماتت وعليها نذر فقال اقصه عنها "(1)

"اذا مرض الرجل في رمضان ثم مات ولم يصم اطعم عنه ولم يكن عليه قضاء وان كان عليه نذر قضى عنه وليه "(٢)

''جب کوئی آ دی رمضان میں مریض ہونے کے بعد مرجائے اور اس نے روزے نہ رکھے ہوں ، تواس کی طرف سے کھانا (فدیئے میں ) دیاجائے اور اس کی طرف سے قضائیں اور اگر اس پرنذر کے روزے ہوں ، تواس کی طرف سے اس کاولی ان کی قضائی دے۔''

البتہ اولیا کے علاوہ دیگر افراد کے لئے ایسا کرنا قرآن و حدیث سے ثابت نہیں۔ واضح رہے کہ میت کے متر و کہ فرضی (یعنی رمضان کے) روزے رکھنے کے بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔بعض تو نذر کی طرح اس کے بھی جواز کے قائل ہیں جبکہ بعض اہل علم

<sup>(</sup>۱) [ بخاری کتاب الوصایا (۲۷ ۲۱) مسلم کتاب النذر باب الامر بقضاء النذر (۱ ۱۲۳۸) ابوداؤدا کتاب الایمان والنذور باب فی قضاء النذر من المیت (۱۳۳۶) ترندی کتاب النذوروالایمان (۱۵۳۷) نسانی کتاب الوصایا (۲۲۳ ۳۱۲۳) ان ماجه کتاب الکفارات (۲۳۳۲)] کتاب الوصایا (۳۲۲ ۳۱۲۳۳) ان ماجه کتاب الکفارات (۲۳۳۲) محلی (۲۳۳۲)

کاخیال ہے کہ صرف نذر کے دوزے جائز ہیں تا ہم میت کے متر و کہ رمضان کے روزوں کی حگدفدیدا داکیا جائے گریدروزے ندر کھے جائیں۔ (۱)

## • میت کی طرف سے قرض کی ادائیگی:

میت کے ذمدا گر قرض ہوتو اس کی طرف سے کوئی بھی دوسر افتحض میت کا بیقرض ادا کرسکتا ہے۔خواہ میت کا ولی کرے یا کوئی اور شخص ۔جیسا کہ حضرت جابر بن عبداللہ سے مروی ہے کہ

''ایک آدی فوت ہوگیا۔ہم نے اسے مسل دے کرکفن پہنا دیا،اسے خوشبولگائی اور جنازہ گاہ میں رکھا۔ پھر رسول النہ اللہ کو کماز جنازہ کی اطلاع دی۔ آب تشریف لاے اور فرمایا: شاید تبہارے ساتھی کے ذمے قرض کی ادائیگی ہے؟ صحابہ کرام آنے کہا ہاں! دو دیناراس پر قرض ہے۔ آپ پیچے ہٹ گئے اور فرمایا اپنے ساتھی کا جنازہ تم خود ہی پڑھ لو۔ ابوقادہ آنے کہا:اے اللہ کے رسول النہ اللہ عیں اس کی ادائیگی کردوں گا۔رسول النہ اللہ فرمانے نے دو دود ینارتھ پر تیرے مال سے اداکرنا پھر فرض ہے اور میت ان سے بری فرمانے کے: وہ دود ینارتھ پر تیرے مال سے اداکرنا پھر فرض ہے اور میت ان سے بری کیا؟ انہوں نے کہا یارسول اللہ دہ تو ابھی کل فوت ہوا ہے (اس لئے ابھی میں نے وہ قرض کیا؟ انہوں نے کہا یارسول اللہ دہ تو ابھی کل فوت ہوا ہے (اس لئے ابھی میں نے وہ قرض کیا؟ ادائیس کیا)۔ پھر آپ دوبارہ ملے تو بھی بات پوچھی۔ ابوقادہ آنے کہا: اے اللہ کے رسول ادائیس کیا)۔ پھر آپ دوبارہ ملے تو بھی بات پوچھی۔ ابوقادہ آنے کہا: اے اللہ کے رسول علی ایک بات پوچھی۔ ابوقادہ آنے کہا: اے اللہ کے رسول علی ایک بین قرض کی ادا گئی ہے اس پر سے تی انہوگئی '' (اس کے ابھی کی ادا کردیا ہے۔ پھر آپ رسے نے قرمایا: اب اس پر اس کی جلد شنڈی بوگئی (بعنی قرض کی ادا گئی ہے اس پر سے تی انہوگئی ) '' (۲)

<sup>(</sup>۱)[تنفیل کے لئے ملاحظہ ہو: تبذیب اسنن (:۲۸۹/۲،۸۲٫۳)] (۲)[متدرک حاکم (۷\_۵۸) بیعقی (۲\_۷۷،۷۵) مندطیالی (۱۹۷۳) منداحد (۳۳۰-۳۳۰) مجمع الروائد (۳۹-۳)]تفصیل کے لئے و کھئے: منداحد ۳۲٬۳۳۰، حاکم:۶۸/۵۸ بیعقی:۲٫۷۶

#### 🛭 نیک اولا د

نیک اولا دے ہرنیک عمل کا ثواب قدرتی طور پرموحدوالدین کوبھی پہنچتارہےگا۔

و نفع بخش علم

نفع بخش علم (خواہ شاگر دوں کی صورت میں ہویا کتابوں اور مدرسہ وغیرہ کی شکل میں )اس کا ثواب بھی مرنے کے بعد میت کو پہنچتار ہتا ہے۔

ان دونوں صورتوں کی دلیل درج ذیل ہے:

حضرت ابوهريرة سے مروى ہے كدرسول التعلق نے فرمایا:

"اذامات الانسبان انقطع عنه عمله الامن ثلاثة الامن صدقة جارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعو له "(١)

"جب آدمی مرجاتا ہے تو اس کاعمل اس سے منقطع ہو جاتا ہے مگر تین چیزیں ہیں (جن کا فائدہ اسے مرنے کے بعد بھی ہوتار ہتا ہے )ا۔صدقہ جاریہ ۲۔علم جس سے نفع حاصل کیا جاتا ہے یا ۳۔ نیک اولا دجواس کے لیے دعا کرتی ہے۔''

مندرجہ بالاسطور میں قرآن وحدیث کی روشی میں وہ تمام صور تیں ذکر کردی گئی ہیں جن کا فائدہ کسی نہ کسی طرح میت کو پنچنا ہے، البتہ اس کے علاوہ ایصال ثواب کے دیگر طریقے مثلاً قل، تیجہ، ساتواں، چالیہ وال، قرآن خوانی اور گیار ہویں وغیرہ سب بدعتی امور ہیں جن کا قرآن وحدیث سے کوئی تعلق نہیں۔ لہذا گیار ہویں سمیت ان تمام امور ہیں جن کا قرآن وحدیث سے کوئی تعلق نہیں۔ لہذا گیار ہویں سمیت ان تمام امور ہیں ابتناب ضروری ہے۔

امام العزبن عبد السلام:

امام العزبن عبدالسلام في اين فقاوي مين فرمايا

<sup>(</sup>۱)[مسلم كتاب الوصية باب ما يلحق الانسان من الثواب بعد و فاته (۱۲۳ ما ۱۲۳ )]

"ومن فعل طاعة لله تعالى ثم اهدى ثوابها الى حى او ميت لم ينتقل ثوابها اليه اذ (ليس للانسان الا ما سعى )فان شرع فى الطاعة ناويا ان يقع عن الميت لم يقع عنه الا فيما استثناه الشرع كالصدقة والصوم والحج "(1)

" جس شخص نے القد تعالیٰ کی اطاعت کا کوئی کام کیا پھراس نے اس کا تواب کی زندہ یا مردہ کو بخشا تو اللہ کی اطاعت کا تواب اسے نہیں پنچ گا کیونکہ قرآن میں ہے: (انسان کے لیے صرف وہی ہے جس کی اس نے کوشش کی )اگر کسی اطاعت کی ابتداء اس نیت سے کی کہ اس کا تو اب فلال میت کوئل جائے تو ہیمیت کی طرف سے واقع نہیں ہوگ ۔ ہاں وہ چیزیں میت کی طرف سے واقع ہول گی جنہیں شریعت نے مشتیٰ قرار دیا ہے۔ جیسے صدقہ ہروزہ، جج وغیرہ''

# شيخ الاسلام ابن تيمية

شخ الاسلام ابن تيمية قرمات بين

"لم يكن من عادة السلف اذا صلو ا تطوعا وصامو ا وحجو ا وقرؤا المقرآن انهم كانو يهدون ثوابهم الى الاموات انما كانو يدعون لهم ويستغفرون لهم فلاينبغى للناس ان يعدلو عن الطريق السلف فانه افضل واكمل "(1)

''سلف صالحین کی بید عادت نہیں تھی کہ وہ نفلی نماز پڑھنے روزہ رکھنے اور قر آن کی تلاوت کرنے کے بعد اس کا ثواب میت کو پہنچاتے ہوں (جس طرح کہ ہمارے ہاں معمول بنالیا گیاہے!)وہ تو ان کے حق میں وعاکرتے اوران کے لئے اللہ تعالی ہے جنشش

<sup>(</sup>١)[كتاب البخائز في الباني هفطه القد تعالى ص ١٤٠]

<sup>(</sup>٢) فآوي ابن تيمية ج٣٣،٢٥٠]

طلب کیا کرتے تھے۔اس لئے لوگوں کے لئے یہ بات جائز نہیں کہ وہ سلف کا طریقہ چھوڑ دیں کیونکہ سلف ہی کا طریقہ افضل اور زیاہ کامل ہے۔''



# ◄ سلسله قادر به (اورد گرسلاسل) کی شرعی حیثیت

صوفیانے عبادت وریاضت اور تقرب اللی کے لئے بچھ سلسلے وضع کرر کھے ہیں جن میں جارسلسلے خصوصی طور پرمعروف ہوئے:

- 🛈 سلسلہ قادر یہ: بیشنج عبدالقادر جیلا کی کی طرف منسوب ہے۔
- @سلسله سروردید: بیشخ شهاب الدین عمر سبروردی کی طرف منسوب ہے۔
  - السلدچشته: بيخواجمعين الدين چشتى كى طرف منسوب ہے۔
- @سلسله نقشبند بيمجدد بير بهاؤالدين محرنقشبندي كي طرف منسوب ب\_

پہلے کے سواباتی تینوں سلسلوں کو سلسلہ قادر یہ کا مرہونِ منت قرار دیا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ بالواسطہ یا بلا واسطہ ان تینوں سلسلوں کے بانی شخ جیلانی ہی تھے۔ اور ویسے بھی شخ کے بارے میں ایسی جھوٹی با تیں منسوب ہیں کہ شخ تمام ولیوں کے سردار تھے۔ بلکہ شخ کی طرف یہ بات بھی منسوب کی گئے ہے کہ آ ہے کہا کرتے تھے کہ

"قدمَيَ هذه على رقبة كل ولى الله"

''ميراياؤل ہرولی الله کی گردن پرہے۔''

بلکهاس سے بھی بڑھ کر یہاں تک دعویٰ کیا گیا ہے کہ شخ کوخود آنخضرت نے 'خرقہ' (صوفیا کا مخصوص زاہداندلباس) پہنا کراس عالی شان مقام ولایت پر فائز فر مایا تھااور آپ کی ولایت کا یہ مقام تھا کہ حضرت خصر سے تمام انبیا ، کرام اور صحابہ کرام بھی آپ کی مجلس میں شرکت کی سعادت سے بہر ومند ہوا کرتے تھے۔

سيتمام بالتيس بهجة الأسواد اورقلائد الجواهر جيس أن غير معتركابول ميس

موجود ہیں جن کی استنادی حیثیت ہم خوب واضح کر چکے ہیں۔ تا ہم دورِ حاضر میں مملی طور پر ان سلاسل سے وابسۃ لوگوں کا خیال یہ ہے کہ کسی سلسلہ میں داخل ہوئے بغیر اور کسی ہیر ومرشد کو پکڑ ہے بغیر نجات مشکل ہے اور بیعت کر کے کسی سلسلہ میں محض داخل ہوجانا ہی نجات کے لئے کافی ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ ان سلسلوں میں داخل کرنے والے ابخود ہی ایسے گراہا نہ عقا کد کا شکار ہیں کہ الا مان والحفیظ ....! بلکہ دوا پے مریدوں کو بھی اس طرح کی تعلیم دیتے ہیں جو قرآن وسنت کے صریح مخالف ہے۔ جتی کہ بعض نام نہا دپیر ومشاکخ تو یہاں تک کہہ گئے ہیں کہ اگرتم اپنے شخ کو خلا فیشرع حالت میں بھی دیکھوتو شخ کے بارے میں برگانی کی بحائے بہی مجھوکہ تہمیں دیکھنے ، سننے اور سجھنے میں بھی دیکھوتو شخ کے بارے میں برگانی کی بحائے بہی مجھوکہ تہمیں دیکھنے ، سننے اور سجھنے میں ناطی گئی ہے ....!!

البتہ شخ عبدالقادر جیلانی اوران کے مابعد کے اُدوار میں جب ایسے سلسلوں کی بنیاد پری تھی تو اس وقت صورتحال اس کے بالکل برعمن تھی۔ اس دور میں سرکاری طور پر اسلام نافذ العمل تھا، جہاد جاری تھااور کفر و شرک برطرف سرگوں تھا، البتہ روحانی طور پر مسلمانوں میں کمیاں، کوتا ہیاں پائی جاتی تھیں اور زہدوتقو کی کی بجائے عیش وعشرت اور خواہش پرتی کی وبا چہار سوچیلتی جاری تھی جس کے آگے بند باند سے اور روحانیت کو زندہ کرنے کے لئے اولیا نے میدانِ عمل میں قدم رکھا۔ تزکیہ نفس اور تعلیم و تربیت کے ادارے قائم کئے اور قرآن وسنت کی تعلیمات کے مطابق زہدوتقو کی کے دیے جاتا ہے۔ اُس دور میں شخ جیلانی قرآن وسنت کی تعلیمات کے مطابق زہدوتقو کی کے دیے جاتا ہے۔ اُس دور میں شخ جیلانی سے سیت اکثر و بیشتر زہاد وصوفیا کے کم از کم عقا کد درست رہے تا ہم عملی طور پر بعض مسائل میں یہ بیمی غلواور افراط کا شکار ہوتے گئے۔ جن میں ہے ایک بیمسئلہ بھی تھا کہ ادلیا، ومشائخ کے پاس ہر شخص کا حاضر ہوکر 'سلوک' کی منزلیس طے کرنا فرض ہے جیسا کہ شخ جیلائی خود رقم طراز ہیں کہ

"فلابد لکل مرید الله عزوجل من شیخ" (۱)
"برم ید کے لیے ضروری ہے کہ وہ اینا ایک شیخ (پیر) لازم کھڑے۔"

بر رید ہے ہے رور سے میں اور اسے کے درہ ہے ہیں اور بیان اور ہیں ہاتا تو اسے پھر جب مرید سلوک کی منازل طے کر کے شیخ و مرشد کے در جے پر پہنچ جاتا تو اسے ایک مخصوص قتم کا مونالباس جے خرقہ 'کہا جاتا ، پہنا دیا جاتا اور بیاس بات کی علامت سمجھا جاتا کہ اب بیشخص مریدوں کی تربیت کرنے کے لائق ہو چکا ہے اور اسے تزکیہ نفس کے لئے کسی اور علاقے میں بھیج دیا جاتا۔ بیطریقہ چونکہ قرآن وسنت سے ثابت نہیں تھا ، اس لئے ایک محققین نے اس کی بھر پور تر دید کی ۔ بطور مثال شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا ایک اقتباس درج کیا جاتا ہے۔ شیخ الاسلام رقم طراز ہیں کہ درج کیا جاتا ہے۔ شیخ الاسلام رقم طراز ہیں کہ

"وأما لباس الخرقة التي يلبسها بعض المشائخ المريدين فهذه ليس لها أصل يدل عليها الدلائل المعتبرة من جهة الكتاب والسنة ولا كان المشائخ المتقدمون وأكثر المتأخرين يلبسونها المريدين....."(٢)

"مریدوں کو خرقہ 'بہننانے کی رسم جسے بعض مشائخ اداکرتے ہیں، یہ سراسر بے بنیاد ہے۔ کتاب وسنت کے معتبر دلائل میں اس کا کوئی وجود نہیں۔ متقدم مشائخ بلکدا کثر متاخر مشائخ بھی ایسا کوئی کا منہیں کیا کرتے تھے۔البتہ متاخرین میں ایک طبقہ ایسا پیدا ہو گیا تھا جواسے نہ صرف جائز بلکہ مستحب سمجھتا تھا ۔۔۔۔''

پھر شیخ الاسلام اس ضمن میں پیش کئے جانے والے دلائل کی کمزوری واضح کرنے بے بعد فرماتے ہیں: ''رہی میہ بات کہ کوئی گروہ اپنے آپ کوئسی خاص شخص کی طرف منسوب کرے، تو اس سلسلہ میں گذارش ہے کہ ایمان وقر آن سکھنے کے لئے لوگ یقیناان

<sup>(</sup>۱)[(الغنية:۲۸۱/۲)]

<sup>(</sup>٢)[ (مجموع الفتاوي: جاارص ٥١١،٥١١)]

علا کے تحاج ہیں جو انہیں اس کی تعلیم دیں مثل جس طرح صحابہ کرائے نے ہی اکرم من الحیام اسے پھر صحابہ سے تابعین نے اور ان سے تع تابعین وغیرہ نے علم حاصل کیا۔ علاوہ ازیں جس طرح کسی عالم سے کوئی شخص قرآن مجید وغیرہ کی تعلیم حاصل کرتا ہے، ای طرح اس سے فاہر و باطن (تزکیر نفس) کی بھی تعلیم حاصل کرتا ہے۔ لیکن اس کے لئے کسی عالم (شخے، ولی، پیروغیرہ) کو تعیین نہیں کرنا چاہئے اور نہ ہی انسان اس بات کا محتاج ہے کہ وہ لاز ماا ہے آپ کو کسی متعین شخ کی طرف منسوب کرے بلکہ ہروہ شخص جس کے ذریعے الز ماا ہے آپ کو کسی متعین شخ کی طرف منسوب کرے بلکہ ہروہ شخص جس کے ذریعے اسے کوئی و بنی فائدہ بہنچہ دہ اس فائدہ پہنچ جس سے اسے دینی اعتبار سے فائدہ ہوتو وہ فوت شدہ شخص بھی اس جہت سے اس کا شخ ہے۔ اس لئے امت کے سلف صالحین نسل در نسل خلف (بعدوالوں) کے لئے شیوخ ہی متصور ہوں گے۔

ای طرح کس کے لئے یہ بھی جائز نہیں کہ وہ کسی ایسے شخ کی طرف نسبت کرے جو صرف اپنی پیروی (بیعت نہ کرنے والول)

صرف اپنی پیروی (بیعت) کرنے والے دوئی اور دوسروں (بیعت نہ کرنے والول)

دشنی رکھتا ہو بلکہ انسان کو چاہئے کہ ہراس شخص سے جو اہلی ایمان ہے اور ہراس شئخ،
عالم وغیرہ جس کا زہدوتقو کی معروف ہے، سے دوئی رکھے اور اس کے باوجودخصوصی دوئی
کے لئے کسی ایک (شئخ) کو خاص نہ کرے، إلا کہ اس کا خصوصی تقو کی اور ایمان اس کے
لئے ظاہر ہو، اور اپنی ترجیحات میں صرف اسے مقدم رکھے جے اللہ اور اس کا رسول (لیمن قرآن و صدیث) مقدم کریں اور اسے بی اُفضلیت و سے جے اللہ اور اس کے رسول (قرآن و صدیث) مقدم کریں اور اسے بی اُفضلیت و سے جے اللہ اور اس کے رسول (قرآن و صدیث) فضلیت سے نوازیں۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿ یَا اَنْهُی وَجَعَلُنَا کُمُ شُعُوبُا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَ فُولًا إِنَّ اُنْحُرَم کُمُ عِنْدُ حَلَقُنَا کُمُ مُنُ ذُكُو وَ اُنْشُی وَجَعَلُنَا کُمُ شُعُوبُا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَ فُولًا إِنَّ اُنْحُرَم کُمُ عِنْدُ اللّٰهِ اَنْقَا کُمُ ﴿ وَالْمُنْ وَاسِدِی اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰهِ اَنْقَا کُمُ ﴿ وَالْمُنْ وَجَعَلُنَا کُمُ شُعُوبُا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَ فُولًا إِنَّ اُنْحُرَم کُمُ عِنْدُ اللّٰهِ اَنْقَا کُمُ ﴾ (الحجرات: ۱۳)

"ا \_ لوگواجم في مسبكوايف (بى) مردوعورت سے پيداكيا سے اور تمہيں كنجاور قبيل اس ليے بناديا تاكيم آپس ميں ايك دوسرے كو پہنچانو - بلا شبداللہ تعالی كنزد يكتم سب ميں سے باعزت وہ ہے جوسب سے زيادہ ڈرنے والا ہے۔''

اورار شاونوى مه لا فضل لعوبي على عجمي و لا لعجمي على عوبى و لا أبيض و لا أبيض على أسود إلا بالتقواى"

"کسی عربی کوکسی عجمی پراورکسی عجمی کوکسی عرب پراورکسی سیاہ کوکسی سفید پر بیاکسی سفید کو کسی سفید کو کسی سیاہ پر سوائے تقوی کے اور (کسی لحاظ ہے بھی) کوئی فضیلت ومرتبہ حاصل نہیں ہے۔''



:

۲.

باب 4

# خلاصة بحث اوراتهم نكات



•

#### خلاصة بحث

- (۱) شخ عبدالقادر جيلاني انتهائي متقى ، ديندار ، عالم بأعمل اورالله كے ولى تھے۔
- (۲) شیخ ایم ه (یا ۲۷ هه) کو بغداد کیقریب (جیلان ، کیلان) میں پیدا ہوئے اور دہیں عمر مجردینی واصلاحی خدمات انجام دینے کے بعد ۲۱ هے کوفوت ہوکر دفن ہوئے۔
- (٣) غنیة الطالبین، فتوح الغیب اورالفتح الربانی آپ کی تصانیف بین جبکهان کے علاوہ دیگر کتابیں جنہیں آپ کی تصانیف بین شامل کیا جاتا ہے، اکی کوئی ولیل نہیں۔
  - (٣) شیخ عقائد ونظریات کے حوالہ ہے مجمح العقیدہ مسلمان تھے۔
- (۵) شخ نے اپنے تمبعین کوطریقت و باطنیت کی بجائے قرآن وسنت پرمبنی شریعت کی تعلیمات سے روشناس کرایا۔
- (۱) شیخ فقهی مسائل میں صنبلی المسلک تھے گر قر آن وسنت کے خلاف امام کی رائے پر ڈیٹے رہنے کے قائل نہ تھے۔
- (2) جن لوگوں نے شیخ کو حنفی قرار دینے کی کوشش کی ہے، انہوں نے محص کذب بیان سے کام لیا ہے۔

- (۸) شیخ جیلانی ان معنوں میں صوفی تھے کہ آپ زاہد تھے، ورنہ متا خرصوفیا کی طرح وصدت الوجود اور حلول وغیرہ جیسے گراہانہ عقائد آپ میں نہیں پائے جاتے بلکہ آپ ایسے نظریات کی تر دید کرنے والے تھے۔
- (۹) بشر ہونے کے ناطے شخ بھی بعض تفر دات کا شکار ہوئے جن میں زہد وتفویٰ میں غلو ومبالغد سرفہرست ہے۔
- (۱۰) شیخ کی بہت ی کرامتیں زبان زدِعام ہیں لیکن ان میں سے بنا نو بے فیصد غیر متنداور جھوٹ کا پلندہ ہیں جنہیں عقیدت مندوں نے وضع کر رکھا ہے۔
- (۱۱) آپ کی طرف منسوب سلسله قادر سیاوردیگر سلاسل جواگر چه تعلیم و تعلم اور تزکیهٔ نفس کی خاطر شروع ہوئے اور رفتہ رفتہ غلط عقائد کی آمیزش سے دین وشریعت کے متوازی آگئے ، سراسر محل نظر ہیں بلکہ اب تو ان میں شمولیت سے بہر صورت اجتناب کرنا جائے۔
- (۱۲) شیخ جیلانی کو غوث اعظم کہنانہ صرف الله وحدہ لاشریک کی (معاذ الله) اہانت ہے بلکہ خودشخ کی موحدانہ تعلیمات کے بھی سراسر منافی ہے۔
- (۱۳) صلاق غوثیداوریا عبد القادر شینا لله کهنانه صرف بیکه شیخ جیلانی کی تعلیمات بین مسلاق بین مسلم عبد القادر شینا لله کفروشرک ہے!!
- (۱۴) شیخ جیلانی کے نام کی گیار ہویں اگر بطور نذرو نیاز ہوتو صریح شرک ہے اور اگر محض ایصالی ثواب کے لئے ہوتو واضح بدعت ہے۔

(۱۵) اولیاء ومشائخ کی صرف انہی تعلیمات سے استفادہ کرنا چاہیے جو قر آن وسنت (شریعت) کے موافق ہوں جب کہ ان کی ایسی با تیں جو انہوں نے فی الواقع کہی ہوں یا محض ان کی طرف بعد والوں نے منسوب کر دی ہوں ، انہیں لائق اعتاد نہیں ہوں یا محض ان کی طرف بعد والوں نے منسوب کر دی ہوں ، انہیں لائق اعتاد نہیں سمجھنا چاہیے جو قر آن وسنت کے صرت کے منافی ہوں اور خود اولیاء وائمہ کرام کا بھی یہی کنتہ نظر تھا کہ ''اگر ہمارا کوئی قول وفعل قر آن وسنت کے منافی ہوتو اسے در خور اعتنائہ سمجھا جائے''!



•

•

.

•

.

# غوث قطب اور ابدال کاعقیدہ رکھنا کفراور شرک ہے!!

مثركين مكب

کمہ کے شرک نہایت ضدی اور جٹ دھرم تھے۔اپ آباؤ اجداد کی رسومات پر جان دینے سے دریخ نہیں کرتے تھے۔وہ بتوں کے بچاری اور بت تر اش تھے، ہرگھر میں بت موجود تھے تی کہ خانہ خدا جیسا مقدس مقام بھی ان بتوں کی پلیدی سے محفوظ نہ تھا۔ان کے عقا کد باطلہ اور آ راء فاسدہ کا قر آن کریم نے جا بجاذ کر کیا ہے۔ کین ساتھ ریم بھی ذکر کیا ہے کہ وہ جب کی مصیبت میں بھن جاتے تو صرف اللہ واحد لا شریک کو پکارتے اور کہتے:

الی ! ہمیں اس مصیبت سے نجات دلا۔ بس پھر ہم تیر سے شکر گزار بندے بن جا کیں اللہ واحد کا سی بیس ہے۔ بن جا کیں۔

گرجبان کی مصیبت رفع ہوجاتی تو اللہ کی کرم نوازی بھلا کرائے بتوں کی طرف رجوع کرتے اور کہتے ہے۔ چھان کے طفیل ہواہے۔ چنانچے قرآن کریم اس بات کا شاہد ہے کہ جب وہ کشتی میں سوار ہوتے اور کشتی کوجاروں اطراف ہے موجیس گھیرلیتیں تو مجروہ سب کچھ بھول جایا کرتے۔۔۔۔ پھراللہ یا دآتا۔۔۔۔اورا ہے ہی وہ پکارتے:

لئن انجيتنا من هذه لنكونن من الشكرين (يونس)

"(یاالله!)اگر تو ہمیں اس مصیبت سے نجات دیدے تو پھر ہم تیرے شکر گزار بندے بن جائیں گے۔" تیکن جب کشتی ساحل سلامتی پر پہنچی تو پھر اللہ کے آستانہ کو چھوڑ کر اور وں کے درود بوار کے سامنے سر جھکاتے۔ایک اور مقام پر اللہ تعالی نے ان کی اس روش ہے آگاہ کرتے ہوئے فرمایا:

"فاذا ركبو في الفلك دعوالله مخلصين له الدين فلما نجهم الى البر اذاهم يشركون "(العنكبوت)

''جبوه (مشرک) کشتی میں سوار ہوتے تو صرف اللہ کو پکارتے اور دین ،خالص ای کا بیجھتے ۔ لیکن جب (اللہ تعالٰی ) ان کی کشتی ساحل سمندر پر پہنچا کر نجات دیتا تو پھرشرک کرتے''(یعنی کہتے کہ ہم نے فلاں بزرگ یا فلال بت کی طفیل نجات پائی ) دور حاضر کے مشرکیین

مر ہمارے زمانہ کے مشرکول کا حال ہے ہے کہ جب کی مصیبت میں بہتا ہوتے ہیں تو اللہ کی بارگاہ میں دست دعا پھیلانے اور اغشنی بااللہ ،یاحی یاقیوم برحمتک استغیث وغیرہ ... وظا نف اور دعا کی کرنے کے بجائے صلوة مکتوبه کے بعد صلوة غوثیه کا بہتمام کرتے ہیں جوقبلدرخ ہونے کے بجائے ، بجانب ثمال منہ کرکے نماز پڑھتے ہیں ۔ بینماز شخ عبدالقادر جبلائی کے نام کی بڑھتے ہیں ۔ حالانکہ بیرصاحب نے نماز پڑھتے ہیں ۔ بینماز شخ عبدالقادر جبلائی کے نام کی بڑھتے ہیں ۔ حالانکہ بیرصاحب نے بینماز نہ خود ہی بڑھی اور ندائی گیاب ' غنیة الطالیین ' اور ند' فقوح الغیب' میں اس کا ذکر کیا ہے ۔ پھراللہ جانے ان لوگوں نے کہاں ہے صلوة غوشہ اور صلوة حیبہ وغیرہ کا صلوة کوشہ اور صلوة حیبہ وغیرہ کا صلوة کمتو ہے کہا تھوٹا نکا گار دیا ہے۔

اگرآئ بیرصاحب اس عالم رنگ و بویس تشریف فرما ہوتے توان پرخوش ہونے کے بجائے ان کے اس فعل پر بخت ناراض ہوتے اور ان پر بدعتی اور مشرک ہونے کا فتوی صادر

كرتے كيونكه يى تمازي وہ بيں جن كے متعلق الله نے كوئى وليل نازل نيس كى مساانسزل الله بھا من سلطان!

مزید برآ ل مسجد میں بیٹھ کرمسنون ذکرالی کوترک کرکے یاغوث اعظم کا شرکیہ وطیفہ کرتے ہیں باس مشرکانہ وظیفے کی رہ لگاتے ہیں

الماكن المادكن دردين ودنياشادكن از بندغم آزادكن ياشخ عبد القادر!

یا حضرت معین الدین چشتی کو اپنا کامل حاجت روااور مشکل کشا تصور کرتے ہوئے اس مشر کاندو ظیفے کوزور شور سے پڑھتے ہیں:

> يامعين الدين چشتى درگرد اب بلا اقاد كشتى!

ایسے مشرکانہ وظائف پرایڑی چوٹی کا زورلگاتے ہیں۔ بلکداپی مجدوں اور مدارس کے تام بھی غوشہ اور جیلا نیر کھتے ہیں اور مجدول کے سامنے جلی حروف میں بساغوث اعظم یا غوث المقلین یاغوث المستغیشین یاغوث پاک وغیرہ لکھتے ہوئے نہیں نیکی ہے۔

# <u> دونول (پېلےمشرکول اورموجود ہمشرکول) کامواز ند:</u>

آ پائے گریبان میں مند ڈال کر ذرا سوچنے اور غور سیجئے۔ پھر بتا ہے کہ دور حاضر کے مشرکول اور مشرکین مکہ میں کون سا نمایاں فرق ہے جس کے باعث ان کواسلام کے شیدائی او ران کواسلام کے ویشن تصور کیا جا تا ہے۔ بات یہ ہے کہ دوونوں فریق ایک دوسرے کے مماثل میں اور مشرک ہونے میں ان میں کوئی فرق نہیں۔ اگر کوئی ظاہری فرق دوسرے کے مماثل میں اور مشرک ہونے میں ان میں کوئی فرق نہیں۔ اگر کوئی ظاہری فرق

نظر آتا ہے تو بس بھی کہ یہ مبعد میں آکر پہلے برائے نام رسی نماز پڑھتے ہیں پھر مشر کانہ وظا نف اور تصور شخ میں محو ہوجاتے ہیں اور وہ نماز کے منکر تھے۔ وہ نماز کی آٹر میں بتوں کی پوجا نہیں کرتے تھے اور ان کے پوجا نہیں کرتے تھے اور ان کے سامنے جھکتے تھے۔

یہاں یہ بات قابل غور وفکر ہے کہ وہ مشرک اور کا فراور اللہ سے دور ہونے کے باوجود مصیبت اور تنگی کے موقع پرتمام سہاور ل کوچھوڑ کراس رب العزت کی بارگاہ میں عاجزی اور زاری ہے دعا کرتے جس کا نام س کرلال پلے ہوجاتے تھے۔۔۔۔فلما د کبو افسی الفلک دعو الله مخلصین له اللدین!!

ان کے بریکس دور حاضر کے مشرکوں کا بید حال ہے کہ مجدوں میں جوصر ف اللہ عا عزوجالی عبادت کے لئے مخصوص ہیں، باشیخ عبدالقادر جیلانی شیئا لله عا غوث اعظم یاغوث المستغیثین وغیرہ کے شرکیہ وظائف کیے جارہ ہیں اوران کو یا المستغیثین وغیرہ کے شرکیہ وظائف کیے جارہ ہیں اوران کو ایسا کرنے ہے رو کنے والے کو بزرگان وین کا بے ادب اور گتاخ تصور کیا جاتا ہے لیکن مکہ کے مشرک اپنے بزرگوں کے نام کے وظائف نہیں کرتے تھے۔ انھوں نے مدرسوں اور محدول کے نام غوثیہ اور جیلانی تو نہیں رکھے ہوئے تھے۔ پھران کا عقیدہ بیتو نہیں تھا کہ و نیامیں ایک قطب الاقطاب ہوتا ہے۔ کھا ابدال ہوتے ہیں اور پچھنظ با اور نجباء ہوتے ہیں۔ ان کا بیعقیدہ بھی نہیں تھا کہ قطب الاقطاب کاعلم اللہ کے تھم پر حادی ہوتا ہے۔ اور اللہ من ذلک!

سریہاں بہ حال ہے کہ جاہلوں کی تو کیا بات کیونکہ وہ تو عوام کا لا نعام ہوئے میں بڑے بڑے قرآن وحدیث کے عالم ہونے کے مدعی اس بیماری میں اورلوگوں کو

اس میں مبتلا کررہے ہیں ۔

#### غوث كاعقيده:

چنانچے انہوں نے عوام میں یہ بات مشہور کی ہوئی ہے کہاس عالم کون ومکاں میں ہروقت تین سوتیرہ اشخاص ایسے رہتے ہیں جونجباء کے نام سے مشہور ہوتے ہیں۔ پھران میں سے ستر کونقبار کہا جاتا ہے۔ پھران میں سے حالیس کوابدال کے در ہے پر پہنچتے ہیں۔ ان میں سے سات کوقطب کا درجہ دیا جاتا ہے۔ان میں سے جارداتا کے درجہ پر فائز ہوتے ہیں اوران میں سے ایک غوث کا اعلی مقام حاصل کرتا ہے۔ وہ ہمیشہ مکہ مکرمہ میں رہتا ہے جب اہل زمین پر کوئی مصیبت نازل ہوتی ہے یا رزق کی تنگی ہوتی ہے یا کسی بیاری میں مبتلا ہوتے ہیں ت ووہ ان تین سوتیرہ کی طرف رجوع کرتے ہیں اور ان کے سامنے اپنی حاجتیں پیش کرتے ہیں ۔ بیان فریادوں اور حاجتوں کواپنے میں سے منتحب شدہ ستر نقبار کے سامنے پیش کرتے ہیں ۔ بیستران حاجات کواینے سے بلند مرتبہ حالیس ابدال کے سامنے پیش کرتے ہیں پھریہ جالیس اینے سے سات منتخب قطبوں کی خدمت میں لے كرحاضر ہوتے ہيں اور بيرات اينے سے بلندم تبه جارا شخاص كى جنہيں داتا كہاجاتا ہے خدمت میں پیش کرتے ہیں پھریہ جاروں اینے سے منتخب ہستی کی خدمت میں حاضر ہونے کاشرف حاصل کرتے ہیں ۔اس کا نام غوث ہوتا ہے ۔ وہ ہمیشہ مکہ معظمہ میں رہتا ہے اور تمام دنیا میں ایک ہی غوث ہوتا ہے۔ بیک ونت دوغو ثنہیں ہو کیتے ۔اس کاعلم اللہ کےعلم كے برابر ہوتا ہے اور اس كى قدرت اللہ تعالى كى قدرت سے كمنييں ہوتى \_

#### قرآن پاک کافیصله!

ہم ایساعقیدہ رکھنے کو کفر وشرک سے تعبیر کرتے ہیں مگر جولوگ ایسا فاسدعقیدہ رکھتے ہیں وہ اسے بزرگان دین کی تعظیم و تکریم پرمحمول کرتے ہیں اور ایساعقیدہ نہ رکھنے والوں کو بزرگان دین کامنکر، بےادب گستاخ کہتے ہیں اور ایسے خص کی اقتداء میں نماز پڑھنا تو کجا ان سے مصافحہ کرنا بھی جائز نہیں ہمجھتے۔

اب اس نزاع کوختم کرنے کے لیے ہمیں ائمہ کبار اور بزرگان دین کے اقوال تلاش کرنے کے بجائے کتاب اللہ اور حدیث نبوگ کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔ کیونکہ قرآن کریم تمام مسلمانوں کی متفقہ کتاب ہے اس سے کسی کو انحراف کی گنجائش نبیں ہے۔اللہ تعالیٰ نے اس کی پیردی کا حکم دیا ہے:

"اتبعو ماانزل الیکم من ربکم و لاتبعو ا من دونه اولیآ "(الاعراف)
"جو کتاب تمهارے پروردگاری طرف ہے تم پرنازل ہوئی ہے بس ای کی پیروی کرو۔
اورا ہے چھوڑ کرکسی اور بزرگ یاولی کی پیروی مت کرو۔"

آئے! الحمد ہے لے کروالناس تک تمام قرآن باک کی ورق گردائی سیجے اور اس میں عقوق قطب اور ابدال کی تلاش سیجے ۔ آب خواہ اس میں کتی جانفشائی اور میں میں میں میں میں کتی جانفشائی اور میں ربزی سے کام لیں پھر بھی ان لوگول کا کہیں سراغ نہیں ملے گا۔ اللہ تعالی نے این یارے بندول کا قرآن عزیز میں بار با ذکر کیا ہے۔ ان کی صفات حمیدہ بیان کرنے میں بھی بخل سے کام نہیں لیا۔ اللہ رب العزت نے اپنی برگزیدہ بستیول انہیا ، اور میل کا جا بجا تذکرہ کیا ہے بلکہ بعض کے اس کے اس کے اس کے اس کی ضرور تذکرہ کے بیں اگراس عالم میں غوث ، قطب اور ابدال ہوتے تو کتاب النی میں ان کا ضرور تذکرہ و

ہوتا۔ کیونکہ وہ تو ایسی جامع کتاب ہے جس میں انبیاء کے اسائے گرامی کے علاوہ ان کی صفات حمیدہ کا بھی ذکر کیا گیا ہے مثلا:

"واذكر في الكتاب ابراهيم انه كان صديقا نبيا ٥ (مريم)

واذكرفي الكتب اسمعيل انه كان صادق الوعد وكان رسولا نبيا ٥

واذكرفي الكتب موسى انه كان مخلصا وكان رسولا نبياه"

سيدالمرسين اورامام المتقين كاوصاف جميله اوراوصاف حميده سه ساراقر آن بحرا بواب - آپ كوبه يايها النبى بواب - آپ كوبه يايها المدثر بهي يساور بهي يايها النبى سه فاطب كيا گيا - كي مقام پرياقطب الاقطاب يايا غوث الاقطاب سيس يكارا گيا!!!

سیال بات کا بین ثبوت ہے اور روز روثن کی طرح واضح دلیل ہے کہ غوث، قطب اور ابدال سب فرضی نام ہیں، شریعت مطہرہ ان کے وجود کوتشلیم نہیں کرتی ۔ اور غوث، قطب وغیرہ کاعقیدہ رکھنامشرکین مکہ کے شرکیہ عقائد ہے کم نہیں۔

#### <u> مديث كافيمله!</u>

قرآن عزیز بحرز خارہے کہ جس میں عوامی کرنے سے ہر خض گو ہر مقصور نہیں پاسکتا۔
یعنی اس کتاب مقدس کے معانی اور مفہوم کو بیجھنے کے لیے ہر کہ دوکو ہمت نہیں یمکین ہے کہ
ہم اس کتاب ہدایت کے اشاروں سے باخبر نہ ہوں۔ اس لیے ہم حدیث نبوی کی طرف
رجوع کرتے ہیں اور اس کے فیصلے کو ناطق اور حتی تصور کرتے ہیں۔

آئے آنخصرت ﷺ فداہ اہی وامی !! کی حیات مقدسہ پرغور کھے اور آپ کے اقوال افعال اور قابل تحسین کردار پرایک گہری نظر ڈالیے اور پھر بتا ہے کیا آپ غوث تھے۔ اگرغوث تھے تو آپ نے اپنی زبان مبارک سے غوث ہونے کا دعوی کیوں نہیں کیا؟ جسے خاتم الانبیاء ہونے کا دعوی فرمایا کہ لانبی بعدی!!

ای طرح یہ بھی دعوی کرنا جائے تھا کہ میں غوث ہوں۔ اگر آپ غوث نہیں تھے تو پھر آپ نے اپنے عہد مسعود میں ہونے والے غوث کی نشاندہی کیوں نہ کی اور بعد میں آنے والے کی پیشین گوئی کیوں نہ فرمائی؟ آپ ایک معلم کی حیثیت سے دنیا میں نشریف لائے تھے، آپ نے اپنے فریضہ کی اوائیگی میں سرموانح اف نہیں کیا تو پھر غوث کی خبر کیوں نہ دی؟۔۔۔پھرغوث سے مدوطلب کرنے کا تھم کیوں نہ فرمایا۔۔۔۔؟؟!

روستو! آئے دیکھئے۔۔۔۔۔یوجی بخاری ہے۔۔۔۔ان کو کھول کر ان میں سے کوئی
کتب احادیث آپ کے سامنے موجود ہیں۔۔۔۔ان کو کھول کر ان میں سے کوئی
الی حدیث بتلاؤ جوتمہارے مدعا کو ثابت کرے۔۔۔۔۔بس سے ثابت ہو کہ اس
عالم فنا میں غوث ہروقت موجود رہتا ہے اورا پے قطبوں کی سفارش سے لوگوں کی حاجت
روائی اور مشکل کشائی کرتا ہے۔۔۔۔۔

میں بہا مگ دال اعلان کرتا ہوں کہ آپ کس صحیح حدیث سے اپنے دعوے کو مدل ہرگز نہیں رسکیں مے۔۔۔۔!!

## ابن تميدگي رائي!

امام المعققین ساس المفسس ابن تیمید، این قاوی مین جلد نمبر ۲۷ صفی نمبر عمد و مین جلد نمبر ۲۷ صفی نمبر عمد و می و

"هذا كله باطل لااصل في كتب الله وسنة رسوله ولا قال احد من سلف الامة ولاائمتها ولامن المشائخ الكبار المتقدمين من اللين

يصلحون للاقتداء بهم "

'' یہ تمام باتیں غلط ہیں ۔ کتاب القداور سنت رسول اللہ عیں ان کا قطعا کوئی ثبوت نہیں ملک ۔ است کے سلف صالحین ، ائمہ اور مقتدین میں سے اور بڑے بڑے مشائخ میں سے جواقتداء کئے جانے کے لائق ہیں ۔ سی نے ایس بات نہیں کہی یعنی غوث ، قطب اور ابدال کی کسی نے خرنہیں دی۔''

#### غوث كابطلان!

خوث کاباطل ہونے کے متعلق امام ابن تیمیہ نے ایک اور عقلی دلیل پیش کی ہے۔ جو لوگ خوث کے وجود کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں کہ خوث ہمیشہ مکہ معظمہ میں مقیم ہوتا ہے۔ اس کے برعکس آنخضرت اور آپ کے خلفائے اربعہ۔۔۔۔ جوابیخ زمانہ میں سب سے افضل سے برعکس آنخضرت اور آپ کے خلفائے اربعہ۔۔۔ جوابیخ زمانہ میں سب سے افضل سے ہے۔ ۔۔۔ مدینہ منورہ میں قیام پذیر ہوگئے تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ بیلوگ خوث کے درجے پر فائز میں تھے۔ پھر ہتلا وان کے زمانہ میں اور کون تھا جسے خوث کے نام سے پکارا گیا ہو؟ یابعد میں جسے خوث کا لقب دیا گیا ہو؟

ظاہرہاں کا جواب سوائے فی کے اور پھے ہیں ہوگا!!

# <u>بعض من گھر ت احادیث!</u>

پچھ لوگ اپنے دعوی کو مدل کرنے کے لیے ابو نعیم کی حلیۃ الاولیاء اور شخ ابوعبدالرحمان سلمی کی بعض کتب پیش کرتے ہیں اور ان میں موضوع اور من گھڑت احادیث کی مدد سے اپنامدعا ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں ، مجد دوقت امام ابن تیمیہ نے ان تمام پرناقد انہ نگاہ ڈال کران کی سخت تر دید کی ہے۔ چنانچے ابن تیمیہ اپنے فرآوی ﴿ جلد ۲۵ صفحہ

#### ٩٨) ير لكصة بين:

"فلا تغترب ذالك فان فيه الصحيح والحن والضعيف الموضوع " والمكذب الذي لاخلاف بين العلماء في اته كذب موضوع "

''آپان کے دھوکا میں نہ آجائیں۔کیونکہ ان کتابوں میں صحیح ،ضعیف ،موضوع اور من گفرت حدیثیں ہیں جن کے جھوٹ اور موضوع ہونے میں علاء کا کوئی اختلاف نہیں''۔ حافظ ابن قیم ؓ نے المنار المتیف فی اصحیح والضعیف میں اس کے متعلق ابنی رائے کا یوں اظہار کیا ہے:

"احاديث اقطاب ،اغواث ، ابدال كلها باطل"

''یعنی غوث ،قطب اور ابدال کے سلسلے ہیں جس قدر روایات مروی ہیں سب بے بنیاد اور غلط ہیں۔''

ای طرح مُلَا علی قاری نے موضوعات کبیر میں، بیروتی نے اسنی المطالب فی احدادیث مختلفة المواتب میں، ایسی تمام احادیث کو جوغوث، قطب ابدال کے متعلق ہیں، موضوع قرار دیا ہے۔

#### كياحسن "غوث تهے؟

بعض لوگول کا بیعقیدہ ہے کہ حضرت حسن تعنو شاول تھے۔ پھر غوث کا سلسلہ ان کی اولا دہیں رہالیکن قرآن کریم میں اس کی کوئی شہادت موجوز نہیں۔ اسی طرح حدیث نبوی میں اس کی توئی شہادت موجوز نہیں۔ اسی طرح حدیث نبوی میں اس کی تقسد بی نہیں کرتی ، حدیث شرفی میں حضرت حسن کے بے تارفضائل مذکور میں انیکن آنحضرت کا فیصل کے ایک میرا مید میں اید میرا مید میں اید میرا مید میں اید میرا مید میں اید میرا مید میں ایک میرا مید میں کوث کا میں ایک کا میرا میں کوث کا میں کے اسلسلہ جاری رہے گا۔

پھرآپ کے صحابہ کرام ؓ نے بھی ان کو بھی غوث اعظم نہیں کہا۔ بلکہ آپ خلیفہ ہوئے تو ان کو یا امیر المؤمنین کہد کر پکارا گیا اور نہ انہوں نے خودغوث ہونے کا دعوی کیا۔ امام ابن تیمید اپنے فقاوی جلد ہے صفحہ ۱۰ اپرانی ٹھوس رائے کا ظہاران الفاظ میں کرتے ہیں:

"هذا لا يصح على مذهب اهل السنة و لاعلى مذاهب الرافضة"
دوست العلى مي عقيده كر حفرت حسن عوث على المسابق منت بي خدمب كرمطابق درست الميس بي فدمب كروسة والمرتب الميس بي اورنه بي روافض كي فرمب كي روسة جائز بي."

ایک اورمقام پربیان کرتے ہیں کہ تین باتوں کا قطعا کوئی ثبوت نہیں:

(١)باب النصيريه (٢)منتظر الرافضة (٣)غوث الجهال

نصیر بیایک دروازے کا نام ہے۔نصیر بینا می فرقے کا دعوی ہے کہ بید دروازہ ان کے داخلہ کے لیے ہے۔ اس دروازے کا وجود تو ہے لیکن بید دعوی غلط ہے کہ بیان کے لیے مخصوص ہے لیکن محمد بن حسن جس کا شیعہ حضرات انتظار کررہے ہیں اورغوث جو مکہ عظمہ میں مقیم ہوتا ہے کے متعلق بیان کرتے ہیں:

فانه باطل لیس له و جو د (فآوی ابن تیمیهٔ جلد ۲۷ ص ۱۹) "بیدونون بالکل باطل بین،ان کا کوئی وجود نبین"

# شخ عبدالقادر جيلا في \_!

مشرک لوگ شخ عبدالقادر جیلائی کے متعلق یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ وہ قطب الاقطاب اورغوث اعظم تھے۔ انہیں دنیا کی ہر چیز کاعلم ہے۔۔۔۔ان کواللہ کی قدرت او رمشیت میں پورادخل ہے۔۔۔۔!! وہ اللہ سے جو چاہے کروا سکتے ہیں۔۔۔۔! آئ ہمی ان کے نام کی گیار ہوئیں شریف دی جائے تو وہ ہر طرح کی حاجت برآ ری اورمشکل

کشائی کریکتے ہیں۔۔۔!!

جہاں تک ان کی عزت وتکریم اور بزرگ کاتعلق ہے ہم ان کا نام نہایت عقیدت اور احترام ہے لیتے ہی اور ان کی بزرگی اور بارسائی پر انگشت نمائی کو سوءادب برمحمول کرتے ہیں ۔ لیکن اس سے بڑھ کر انہیں خدا کی صفات کا مظہر قراردیناشرک قراردیتے ہیں۔ کیونکہان صفات میں ذات اکنی واحدیے تی کیہ انبیاورسل کو جوالله کی نهایت برگزیده مستنال ہوئی ہیں ان صفات میں شریک نہیں کیا۔ پھران کے بعداورکون تخص ایبادعوی کرنے کی جرأت کرسکتا ہے۔اس لیے ہم کہتے ہیں کہ حضرت شیخ عبدالقا در جبلائی اللہ کے نیک اور بیارے بندے <u>تھے کین غوث اور قطب الاقطاب ہیں تھے۔</u>

نیزان مشرک لوگوں کاعقیدہ ہے کہ غوث ہمیشہ مکہ معظمہ میں ربتا ہے اور ایک وقت میں تمام روئے زمین برایک ہی ہوتا ہے۔ گریہ کہاں پیدا ہوئے ؟ کہاں زندگی بسرکی اور کہاں وفات یائی ؟اس کاصحے جواب تاریخ ہی دیتی ہے۔ کہان کی جائے پیدائش مسکن اور جائے تدفین عراق کے ایک مرکزی شہر بغداد مین ہے، پھرغوث کیسے ہوئے؟

ایک عجیب انکشاف!

یہ بیرصاحب جن کا نام شیخ عبدالقادر جیلائی ہے جن کو جابل لوگ' سیار ہویں والا پیر' کہتے ہیں ۔اور جاند کی گیارھویں تاریخ کوان کے نام کی کھیر پکا کرلوگوں میں تقسیم کرتے ہیں اور جن کے متعلق جامل طبقہ میں مشہور ہے کہ انہوں نے ایک ڈونی ہوئی شتی کو بارہ سال کے بعد بمعہمسافروں کے ساحل سمندر پر پہنچایا۔لیکن اپنی قبر کی حفاظت بھی نہیں کر سکتے۔ آئ کل بغداد میں ان کا جومزار بنا ہواد کھائی دیتا ہے وہ بالکل فرضی اور بے بنیاد ہے۔ وزیر ابوالمظفر جلال الدین بن عبیدالقد بن یونس نے لوگوں کودیکھا کہ ان کی قبر پر پیشانیاں رگڑتے ہیں اوردیگر شرکیدا مورکرتے ہیں چنانچاس نے شرک کا قلع قمع کرنے کے لیے ان کی قبر کوا کھیڑدیا اور ان کی نعش کی ہڑیاں دریائے دجلہ کی لہروں کے سپر دکردیں۔

اسبات کا انگشاف ابن محاد خبلی نے اپنی کتاب، منسد درات السد هسب جلد ۱۳ ساس ۱۳۳۳ ساس ۱۳۳۳ ساس کی تقدیق کے دواور نہایت معتبر مصنفوں کی گوائی حاضر ہے۔ چنانچہ ابن تغری پردی حفی نے السب جوم السز اهرة فی معتبر مصنفوں کی گوائی حاضر ہے۔ چنانچہ ابن تغری پردی حفی نے السب جوم السز اهرة فی ملوک مصرو القاهرة جلد ۲ س ۱۳۲۳ پراور ابوشامہ ومشقی نے الذبل علی الروضتین میں ۱۳ یراس تاریخی واقعہ کی تقدیل تی ہے۔

### غوث كاعلم!

اول تو غوث کا وجود قرآن وسنت کی روشی میں ٹابت نہیں ہوتا اور امام المحققین ابن تیمیہ نے فوث ، قطب اور ابدال کے وجود کو بی تشکیم نہیں کیا۔ اگر بالفرض ان لوگوں کا وجود تسلیم کرلیا جائے تو ان کے متعلق بیعقیدہ رکھنا کہ ان کاعلم اللہ کے علم کے برابر ہے۔ اور ان کی قدرت اللہ کی قدرت اللہ کی قدرت اللہ کی قدرت سے کم نہیں ہوتی ۔۔۔۔سراسر شرک اور کفر ہے بلکہ امام ابن تیمیہ گاتو یہ فتو کی ہے کہ سید المرسلین کی ذات گرامی کے متعلق سیمقیدہ رکھنا کہ ان کاعلم اللہ کے علم پر حاوی ہے اور ان کی قدرت اللہ کی قدرت کے مساوی ہے۔۔۔ ایسا عقاد کفر ہے۔ چنا نچا نے فاوی میں جلد کام سروا کر کھتے ہیں:

"ان هذا كفر صريح وجهل قبيح وان دعوى هذافي رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه المسلمة المالية المسلمة المالية المسلمة المالية المسلمة المالية المسلمة المالية المسلمة المالية ال

"لیعنی ایساعقیده رکھناصری کفر ہے اور بہت بڑی جہالت ہے۔ایساعقیده رکھناتو رسول التعلق کی ذات اقدس کے متعلق بھی گفر ہے چہ جائیکہ کوئی اور ہو۔"

الغرض غوث ،قطب اورابدال کاعقیدہ رکھنا اور یہ مجھنا کہ۔۔۔۔ وہ حاجت برآ رک کرتے ہیں۔۔۔ ، رز ق کشادہ کرتے ہیں۔۔۔ ، بیاری دفع کرتے ہیں۔۔۔ ، مصائب وآلام دور کرنے کا اختیار رکھتے ہیں۔۔۔ ، ان کاعلم اللہ کے علم کے برابر ہوتا ہے۔۔۔اوران کی قدرت اللہ کی قدرت کے برابر ہوتی ہے۔۔۔۔(یہ) تمام امور کفروشرک ہیں۔!!

ایسے اعتقاد کے ہوتے ہوئے نہ نماز ہی فائدہ مند ہے اور نہ روزہ اور دیگر عبادات کی کا مرآئی ہے اس کے ان مشر کا نہ عقائد سے تو بہ کرنی جائے اور عقیدہ تو حید پر پختگی سے قائم رہنا جا ہے۔ یہی عقیدہ تو حید ہماری نجات کا باعث ہوگا۔

فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون احسنة اولئك الذين هدهم الله واولئك هم اولو الالباب

''ان لوگوں کوخوشخری دے دیجئے ،جو بات کو سنتے ہیں اُوراس بات کی پیروی کرتے ہیں جوسب سے اچھی ہے۔انہی لوگوں کواللہ نے مدایت سے نواز اہے اوریہی لوگ عقلند ہیں۔''

# <u>حافظ بشرحسين لاهوري كي جندعلبي وتعقيقي اوراصلامي كتب</u>





فُرَآن وحَديث اورفكرسَلف كوترجسَان E-Mail: mubashir@hotmail.com PH: 0300 4602878 مخراكيتي لاس